

# **ELEMENTS**

OF

# HINDU ICONOGRAPHY

BY

# T. A. GOPINATHA RAO, M.A.

SUPERINTENDENT OF ARCHÆOLOGY, TRAVANCORE STATE.

Published under the patronage of the Government of His Highness the Maharaja of Travancore.

Vol. I-Part II.

THE LAW PRINTING HOUSE MOUNT ROAD :: :: MADRAS

All Rights Reserved.

THE Adityas are a very ancient class of deities in India, as they are found praised in the Vēdas. The earliest references to them say that they are seven or eight in number. In the Śatapatha-brāhmana, for instance, Adityas. they are said to be eight in one place and twelve in another; and in the latter case it is conceived that they correspond to the twelve months of the year. Different accounts are given regarding the origin of the Adityas. The most commonly accepted meaning of their name is that they are all so called because they are the sons of Adia; and in the Puranas they are all evidently solar deities. Owing to the existence in Northern India of the Maga-Brahmanas, who in all probability are related to the Mitra-worshipping Magi of Persia and are worshippers of the sun, it is not strange that we meet there temples dedicated exclusively to Sūrya the sun-god. But it is certainly

curious to find a temple in the South Indian village of Sūryanārkōyil in the Tanjore district dedicated entirely to the worship of the sun-god and the planets, the former being the object of worship as the principal deity and the latter as attendant deities. This village must have evidently received its name from the temple of Sūrya therein built; it is stated in one of the inscriptions found in the temple that it was built in the reign of Kulōttuṅgachōladēva (A. D. 1060—1118) and was called Kulōttuṅgachōla-Mārttāndālaya.

The nine planets Sūrya, Chandra, Bhauma, Budha, Śukra, Brihaspati, Śani, Rāhu Kētu are also worshipped by the Hindus, and their images are generally found in all important Saiva temples in S. India. They are invariably placed in a separate mandapa having a pediment of about three feet in height; and no two of them are made to face each other. It is stated by some that the images of the planets are set up in temples in the order in which they are in the zodiacal circle at the time of the construction of the temple. If there is any truth in this statement, these planet-figures may serve as a new means for calculating the probable dates of the construction of the temples wherein they are installed for worship.

Regarding the worship of Sūrya in ancient times in India Mr. Nägendranath Vasu has collected much valuable information in his Archaeological Survey of Mayūrabhanja. He attempts to prove that the Magas or Scythic Brahmanas were the first to introduce the worship of the Sun into India; and from the references found in Pali works like the Bambhajāla Sūtta he shows that at the time of Buddha the Maga-Brāhmaṇa astrologors were held in disrepute. It is stated in the Bhavishuat-purāna, as he says, that Sāmba one of the sons of Sri Krishna was suffering from leprosy and that he was cured of it by worshipping Sūrva and that some Brāhmanas of the Śākadvipa were worshippers of that deity. The same Purana relates "that Zārathustra, who acknowledged the superiority of fire, was born of that element. He also used to interpret the Vēda in a perverted way, which led to a quarrel between him and the Magas who worshipped Mitra, the Sun-god." Mr Nagendranath Vasu adds further-"In the Lend Avesta, the oldest record of the fire-worshippers, Mitra is known as only one of the minor gods. But on the other hand in Mihir Yast, we find a faint reference to the effect that at one time Mitra was worshipped as the highest god. Be that as it may, on a dispute arising between the

followers of the Mitra cult and the fire worshippers, those of the Śākadvipa Brāhmaņas who belonged to the former sect, migrated to India with their families."

The description of Mitra or the Sun-god, as taken from the Viśvakarma-śilpa, is given by Nagendranath Vasu in the following words:-"His great chariot has one wheel and is drawn by seven horses, he has a lotus in each hand, wears an armour and has a shield over his breast, has beautiful straight hair, is surrounded by a halo of light, has good hair and apparel, is decorated with gold ornaments and jewels, has on his right side the figure of Nikshubhā and on the left that of Rājñī (queen), with all sorts of ornaments and whose hair and necklace are bright. His chariot mentioned above is called by the name of Makaradhvaja. He wears a crown. The figure is surrounded by a halo. Danda (Yama) is represented as one-faced and Skanda as having a bright conch-shell. These two figures with the form of man are placed in front. Vārcha on a lotus is placed on a horse His body is represented as lustrous, and he is the one giver of light to all the worlds. A Sūryamandala is to be made by placing nutmeg and vermillion. He (Mitra) has four hands or only two with jewels adorning them. In both of his hands

there are lotuses. He is seated on a chariot drawn by horses of variegated colour. His two gatekeepers Danda (Yama) and Pingala (Agni) have swords in their hands."\*

> \* एकचकं ससप्ताशं ससार्थि महारथम । इस्तद्वयं पद्मधरं कबुकबर्मनक्सम् ॥ अकृषितसकेशस्त प्रभामण्डलमण्डितम् । केशवेशसमायुक्तं स्वर्णरत्नविभवितम् ॥ निश्चमा दक्षिणे पार्श्वे वामे राज्ञी प्रकार्तिता । सर्वाभरणसंयक्ता केशहारसम्बज्दला ॥ एवमक्तरथस्तस्य मकरध्वज इप्यते । मकुटबापि दातव्यमन्यत् सर्वं समण्डलम् ॥ एकवक्त्राष्ट्रितो दण्डस्स्कन्दस्तेजोकराम्बजम् (१)। कृत्वा त स्थापयेत पृथ्वं पुरुवाकृतिकृपिणी ॥ हयारूढस्त (न्तु १) कुर्व्वात पद्मस्यं वार्चनोमकम् । सदीव्यमानवपुषं सर्वलोकैकदीपकम् ॥ जातिहिङ्कल्यसंस्थाप्य (१) कारयेत् सूर्य्यमण्डलम् । बतुर्बाहर्द्विहस्तो वा रेखामणिविभाजना ॥ दिहस्तस्यसरोजन्म शबलाश्वरयास्यतः । दण्डथ पित्रस्थीव द्वारपासी च खत्रिनी ॥

In the description given above, Mr. Nagendranath Vasu treats the word Rājāi as meaning a queen. It however appears to be the name of the goddess associated with Sūrya. Again, he takes Danda to mean Yama; from the description found in the Bhavishyat-purāna it appears to be probable that Danda is evidently a contraction of Dandanayaka, the

In the Bhavishyat-purana it is stated that Sūrya began to burn the asuras with his heat; the latter thereupon attacked Surya. The gods then felt bound to help Surva; and with this object in view they placed Skanda on the left of Sūrya and Agni on the right. Since Skanda is the punisher of the wicked in the universe, he is called Dandanāvaka; and from his reddish yellow colour Agni, the god of fire, obtains the name Pingala. The same authority also gives the names of the attendants of Sūrya as Rājña and Srōsha and identifies these with Skanda and Siva respectively. The names are also derived and explained therein. 'Because Kārtikēya shines always as the commander of the army of the celestials, he is known by the name of Rājña." Such is the explanation of the name Rājña, which is here evidently conceived to be derived from the root raj meaning to shine. The explanation of the name Srōsha is- 'The root sru is known to be employed to denote movement. and to this the suffix sa is added. Because he

commander-in-chief of the celestial hosts, and should therefore be understood to refer to Skanda. In the Sanskrit passage of the Bhavishyat-purāna quoted by him, the reading of the latter half of the line beginning with hayārūdhastu appears to be padmastham-vārka-nāmakam.

goes he is known by the alternative appellation of Srausha'. It is worthy of note here that Mr. Nāgēndranāth Vāsu has pointed out that the name of the attendant of the Sun, as known in the Avesta is, Sraoshavareza or simply Srosh sometimes. The same Bhavishyat-purāna adds further that the Aśvinīdēvatās may also he made to be standing, one on each side of Sūrya, or, on the right of Sūrya, there might be Pingala with an inkbottle and a pen and on the left Dandi with a danda in his hand. The goddesses Rājūī and Nikshubhā are also required to be made to stand on either side of Sūrya. It is said that these-two goddesses represent the air and the earth.

In the temple of Sūrya or the Sun-god, Śoma and the other grahas should be, it is said, established in the following manner:—on the east there should be Śoma; on the south-east, Bhauma; on the south, Bṛihaspati; on the south-west, Rāhu; on the west, Śukra; on the north-west, Kētu; on the north, Budha; and on the north-east, Śani. If such should always be the various positions assigned to these planetary deities, the belief, that the Nava-grahas are arranged in temples according to their position in the zodiacal circle at the time of the building of the temple, turns out to be unfounded. The names of the doof-keepers

at the four gates of the temple of Sūrya are given thus in the *Bhavishyat-purāṇa*: those at the first gate are called Dharma and Artha; at the second, Garuḍa and Yama; at the third, Kubēra and Vināyaka; and at the fourth, Raivata and Diṇḍi. Raivata is said to be a son of Sūrya, while Diṇḍi is said to be Śiva.

According to the Amsumadbhedagama and the suprabhēdāgama the figure of the sun-god should be sculptured with two hands, each holding a lotus. The hands should be so held up as to cause the fists holding the lotuses reach the level of the shoulders. His head is to be surrounded by a halo (kantimandala) and his person should be adorned with many ornaments; on his head there should be a karanda-makuta and the garment worn by him should be red in colour. He should wear a pair of ruby ear-rings (kundalas) and over his chest there should lie a hara (necklace). He should wear only one cloth and the body should be covered (with a coat) as 'in Northern India'. The fabric of this coat should be so delicate in texture as to make portions of the body visible through it. There should also be a yajñopavita on his person. The figure of Sūrya should be made to stand on a padma-pitha by itself or should be placed in a hexagonal chariot drawn by seven horses fully

caparisoned. The chariot should have only one wheel and be shown to be driven by the lame Aruṇa. On the right side of Sūrya there should stand Ushā; and on the left, Pratyushā. A second authority mentions four consorts to Sūrya; namely, Rājñi, Suvarṇā, Suvarchasā and Chhāyā, while a third says that one half, taken vertically, of the body of Sūrya should have the shape of a dark complexioned woman, probably indicating that the sun in spite of his being the god of light, is inseparably wedded to night and its darkness.

The Śilparatna states that on each side of Sūrya there should be a dvārapālaka, named Maṇḍala and Piṅgala respectively. According to this same authority the material of which the kirīṭa of Sūrya is made should be pushparāga, or ruby.

In sculpturing the image of Aditya attention has to be paid to the instruction that the nose, the forehead, the chest, the knees, the thighs and the neck should all be raised and prominent; the diameter of the halo should be twice the height of the kirīṭa. If the figure be made so as to be one cubit in height it would be a saumyamūrti, that is, a handsome, gentle figure; if it be of two cubits, it would be productive of wealth; if of three or four cubits, it would bestow happiness and prosperity.

The following is another description of Sūrya based upon the Matsya-purāṇa. According to this authority, the figure of Sūrya should have a fine moustache and should be dressed as men are in North India. Sūrya should have four arms, a lustrous body of red colour covered with a coat. He should be decked with all appropriate ornaments. In the right and left hands he should hold the sunbeams as the bridles and should wear round his waist a girdle named Pāṇiyānga.\* He should be wearing a garland made up of all kinds of flowers, and should also wear anklets. On the left of Sūrya there should be the good-looking

<sup>\*</sup> The reading pāṇṣyānga is evidently incorrect, as might be gathered from the following account of Sūrya obtaining the avyanga or ahyanga from Vāsuki found in the Bhavishyatpurāṇa. The origin of avyanga or ahyanga, the avyonhana of the Pārsis, is given as follows: during each ṛṣṭu (season) there came to the Sūrya-maṇḍala one each from among the ṛṣṭsis, dēvatās, nāgas, gandharvas, apsarasas, yakshas and rākshasas. In one of these turns Vāsuki, the nāga, presented Sūrya with a cord called the avyanga or ahyanga which was produced from his body. This cord was composed of gold and had the colour half white and half red. From this time forwards the followers of the Sūrya-cult were required to wear a similar cord round their loins.

figure of Danda, and on the right the dark coloured figure of Pingala, both dressed in the North Indian fashion: and two of the hands of Sūrva should be placed upon the heads of these two figures. Pingala should be shown as carrying in his hands a palm leaf and a stile. When two of the hands of Sūrya are not placed upon the heads of Danda and Pingala, they should carry a shield and a  $\delta \bar{u} la$ . The device on the banner of Sūrya is the lion; and the banner should be placed on the left of Sūrva. It is also stated that Rēvanta, Yama and two Manus, all of whom are understood to be the sons of Sūrya, should be standing two on each side of Sūrya. Or, as he is the lord of the planets, he might be surrounded by the planets.

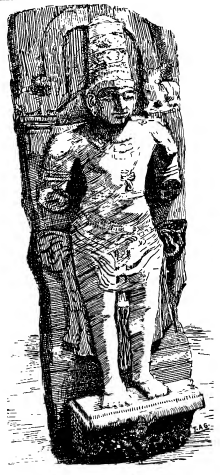
As we have already seen the Ādityas are twelve in number; and each of them is said to preside over a month of the year. Their names are given variously in various works; and a good many of them agree in naming them in order as Dhātri, Mitra, Aryaman, Rudra, Varuṇa, Sūrya, Bhaga, Vivasvān, Pūshan, Savitri, Tvashṭri, and Vishṇu. The image of each of these twelve Ādityas is described in the Viśvakārma-śāstra; and the description in so far as it relates to their hands and the objects to be carried in them, may

conveniently be summarised in the form of a table thus:—

| ₹0. | Names of the<br>Adityss. | Back Right<br>Hand. | Back Left<br>Hand. | Front Left<br>Hand. | Front<br>Right<br>Hand. |
|-----|--------------------------|---------------------|--------------------|---------------------|-------------------------|
| 1   | Dhātṛi                   | Lotus gar-          | Kaman-             | Lotus               | Lotus                   |
| 2   | Mıtra                    | land<br>Soma        | dalu<br>Sula       | Do.                 | Do.                     |
| 3   | Aryaman                  | Chakra              | Kaumō-             | Do.                 | Do.                     |
| 4   | Rudra                    | Akshamālā           | daki<br>Chakra     | Do.                 | Do.                     |
| 5   | Varuņa                   | Chakra              | Pāśa               | Do.                 | Do.                     |
| 6   | Súrya                    | Kamandalu           |                    | Do.                 | Do.                     |
| 7   | Bhaga                    | Súla                | mālā<br>Chakra     | Do.                 | Do.                     |
| 8   | Vivasvān                 | ' Śūla              | Garland            | Do.                 | Ľ٥.                     |
| 9   | Púshan                   | Lotus               | Lotus              | Do.                 | Do.                     |
| 10  | Savitri                  | Gadā                | Chakra             | Do.                 | Do.                     |
| 11  | Tvashțri                 | Sruk                | Homaja-            | Do.                 | Do.                     |
| 12  | Vishnu                   | Chakra              | kalika(?)<br>Lotus | Do.                 | Do.                     |

Of these, Mitra, it is said, should have three eyes; Rudra is considered to be an important Āditya. Pūshan is required to be sculptured beautifully; he is declared to be the destroyer of all sins. Savitṛi is the Āditya who is capable of fulfilling the wishes of his devotees and bestowing

# PLATE LXXXVII.



Surya: Stone: Mēlchēri.

boons on them. Of all the Ādityas the most lustrous one is Vishņu. It cannot fail to be interesting to note here that the names of some of the Ādityas according to the Indian Āryas are the same as those according to Iranian Āryas: the Mitra, Aryaman and Bhaga of the Hindus are identical with the Mithra, Airyaman and Baga or Bagho of the Parsis.

The photographs of some of the images of Sūrya or the Sun-god may be seen reproduced here on Pls. LXXXVI to XCIV. It may be seen that there are two varieties among these images, namely, the North Indian and the South Each of these possesses very marked peculiarities which are easy of recognition. South Indian figures of Sūrva have, as a rule, their hands lifted up as high as the shoulders, and are made to hold lotus flowers which are only half blossomed; the images have invariably the udarabandha, and their logs and feet are always left bare. The North Indian images, on the other hand, have generally their hands at the natural level of the hips or the elbows, and are made to carry fullblown lotuses which rise up to the level of the shoulders, and their forelegs have coverings resembling modern socks more or less in appearance and the feet are protected with a pair of footwear

resembling boots. The udara-bandha is not found in the northern variety of the images of the Sungod, but there is a thin cloth or a sort of coat of mail shown as being worn on the body. The South Indian images are as often with the seven horses and their driver Aruna as not; those which belong to the extreme south of South India, to such parts as the Tamil districts of the Madras Presidency, do not possess any attendant deities like Danda, Pingala and the goddesses. The images of the Sun-god as found in the Karnātadēśa and the Southern Mahratta country, corresponding roughly to the ancient Chalukya and Hoysala kingdoms, have invariably two goddesses sculptured one on each side of Sūrya. The common features of both Southern and Northern varieties of Sūrya are that the head is in all cases adorned with a kirīta surrounded by a circular halo or prabhamandala, and that in several instances the characteristic seven horses and their driver Aruna are not missing.

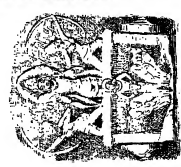
The image of Sūrya on Pl. LXXXVI appears to be the oldest among those whose illustrations are published here. It belongs to the Paraśurāmēśvara temple at Guḍimallam in the Madras Presidency. It has its hands lifted up to the level of the shoulders, and from the features of the face

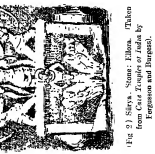


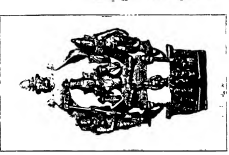
Sürya: Stone: Gudimallam.

[To face page 312.]









(Fig. 1.) Sürya · Bronze Madras Museum

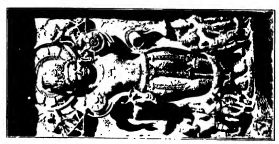
(Fig. 3) Sürya. Marble. Rüpnagar Kishangarh District, Rajaputana.

and the peculiarities of the modelling in general this image may well be taken to belong to a period anterior to the seventh century A. D. The image whose drawing is reproduced on Pl. LXXXVIII is found in the Siva temple at Mēlchēri near Kāvēripākkam and belongs to the later Pallava period (A. D. 800). Here Sūrya may be seen standing upon a flat seat under which are worked out the seven horses and the driver Aruna. Fig. 2, Pl. LXXXVIII is a fine piece of sculpture found in Ellora. In this Sūrva is seen standing within a chariot drawn by the seven horses driven by Aruna. As in the case of all South Indian images of this god the hands of Sūrva are, in this instance also, lifted up to the level of the shoulders and carry each a lotus flower. On the right and left of Sūrya are Ushā and Pratyushā driving away the darkness before them with their bows and arrows. The chariot of Sürva has here two wheels instead of only one as required by the Sanskrit authorities. sculpture may be assigned to the eighth century. Of about the same time is the seated figure of Surva whose photograph is reproduced on Pl. LXXXIX. In this sculpture Sūrya is seated cross-legged in his chariot drawn by seven horses driven by Aruna. Around him are to be seen the figures of the goddesses Rājñī, Suvarnā, Suvarchasā and

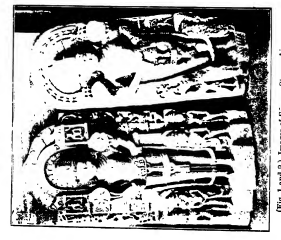
Chhāyā, as also the figures of Danda and Pingala. The photographs reproduced on Pl. XC are interesting and represent the North Indian type of the image of the sun-god. The images of Sūrva illustrated by them wear a curiously shaped kirītamakuta with a flat top, and have the characteristic round face associated with North Indian sculptures. Their hands are placed at the level of the hip and a lotus with a long stalk is held in each of them, the flower itself being at the level of the shoulders. In figs. 1 and 2, the goddesses Raini and Nikshubha are seen on the extreme right and left of Sūrya, while nearer him on either side are Danda and Pingala. In fig. 1, the Aśvini-devatas with horsefaces are shown seated in small niches specially provided for them, whereas in fig. 2, the figures of Ushā and Pratyushā are seen as if engaged in chasing darkness with their bows and arrows. Below these are seen the somewhat damaged figures of the goddesses Rājnī and Nikshubhā; and immediately below the feet of Sürya are worked out the seven horses of the Sun-god's chariot. The images of Surya in figs. 1 and 2 on this plate have a broad belt round their waist which is perhaps the avyanga or ahyanga mentioned in the Bhavishyat-purana. Fig. 3 contains the central image of Sūrya and surrounding it are



Seated Surya: Stone. Chitorgarh Marwar.



(Fig. 3.)



(Fig. 1 and 2.) Images of Sürya: Stone: Ajmere, Rainutāna Mnaamm



Súrya: Stone. Haveri, Dharwar District.

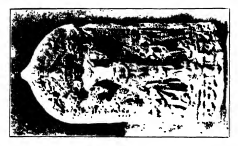
the images of Danda and Pingala and the horse-faced Aśvini-dēvatās, as also Ushā and Pratyushā: the latter are as usual chasing away darkness with their bows and arrows, and are sculptured near the kantimandala of Surva. body of Súrya is shown as covered with a thin fabric through which the body of Sūrya is clearly visible. The alwanga in this figure is not a broad band but a narrow belt encircling the waist. The three figures on this plate are seen wearing socks and boots. The photographs reproduced on Pls. XCI and XCII are of Sūrva of the South Indian variety belonging to the Chālukya-Hoysala country. The hands of Surva in these cases are lifted up to the level of the shoulders and are found to carry half-blown lotuses. There are the udara-bandha and the ahuanga, but no sort of footwear. In Pl. XCI the goddesses Rājñi and Nikshubhā are worked out as standing one on each side of Sūrva with a chāmara in their hands. In Pl. XCII the goddesses Ushā and Pratyushā are, as usual, driving away darkness with bows and arrows. Besides these, a number of small figures are carved probably to represent Danda and Pingala and others. On the top-most tier of the sculpture stand five figures resembling boys; these are perhaps the rishis Sanaka and others. In the tier below this first one

are a set of musicians playing upon different musical instruments. In Pls. XCI and XCII are the seven horses, but in the latter alone is the figure of Aruna shown. Fig. 1, Pl. XCIII and figs. 1 and 2 on Pl. XCIV also belong to the South Indian variety of Sūrya and to the Tamil country. In these the absence of the attendant deities may be noticed; these images, excepting fig. 1, Pl. XCIV, wear udara-bandha and ahyanga; the figures of the seven horses carved below the seat of Śūrva are not seen in the remaining images. Fig. 1, Pl. LXXXVIII is the reproduction of the photograph of a bronze statuette of Sūrya preserved in the Madras Museum. In this, Sūrya is seen seated upon a chariot having a single wheel drawn by seven horses and driven by Aruna. This figure is encircled by a prabhāvali. The goddesses Rājñi waving a chāmara and Nikshubhā with what appears to be an umbrella are seen standing on either side of Sūrya. Fig. 2 on the same plate is a piece of sculpture belonging to the modern Bombay school. It is carved in marble; Sūrya is here shown with four bands carrying a lotus each in the back hands and the akshamala and the kamandalu in the front ones, and seated upon a chariot drawn by seven horses driven by Aruna. Fig. 2, Pl. XCIII belongs to the North Indian



Surya: Stone: Nuggeballi.

### PLATE XCIII.



(Fig. 2) Sūrya Stone Ajmere, Rajputana Museum.

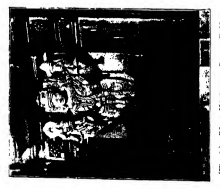
Compare this with the Fig. on Pl. XL of , V.A.Smith's Hist, of Fine Arts.



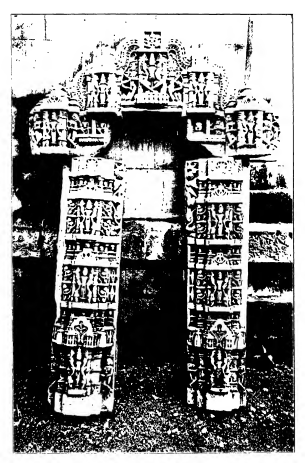
[To face page 316.]



(Fig. 2.) Surya: Stone: Madras Museum.



(Fig. 1.) Sürya-Nārāyana : Stone : Bēlūr.



Torana of a Súrya Temple: Store: Juragarh Museum. [To face page 317]

### ADITYAS AND THE NAVA-GRAHAS.

variety; the figure of Sūrya has a face belonging to the pan type. Strangely enough it is seen holding the hands as high as its shoulders and the lotuses carried in them are at the higher level than the shoulders. Near the legs of the image of Sūrva are those of Danda and Pingala and the goddesses Rājñi and Nikshubhā and one other between the legs of Sūrva; it is difficult to say whom this figure is meant to represent. Fig. 1, Pl. XCIV belongs to the Hoysala country; the image of Sūrva has in this instance four hands, in the front two of which are the lotuses and the back ones are seen carrying the chakra and the sankha. The seven horses and Aruna are sculptured below the foot of Sūrya. Pl. XCV represents the torana or gateway of a Sūrya temple. On the columns and the archway of this torana are sculptured the figures of eleven Adityas, which together with the one in the central shrine make up the usual number of twelve Adityas. Some of the Adityas have two, others four goddesses attending upon them; each one is enshrined in a small fane and are seen carrying lotuses in their hands. All except the central figure on the archway are standing; the central figure is seated in a chariot to which are yoked the seven horses characteristic of Sūrya. In the niches below the two Adityas on either side of

the central one are some figures whose significance is not known.

### THE EIGHT OTHER GRAHAS.

In Hindu astronomy as well as astrology, the sun, the moon, the five planets—Mercury, Venus, Mars, Jupiter and Saturn, and also the ascending and the descending nodes of the moon, called Rāhu and Kētu, constitute the well known nava-grahas or nine grahas. It has been stated that all these are worshipped in certain Hindu temples, where there are special images installed in representation of them. The sun is the chief of the grahas, and the description of the sun-god and of his images has therefore been given first in some fulness. The other eight grahas are now taken up for consideration.

Chandra or the moon is also known as Sōma.

His figure according to the Amśumadbhēdāgama may be represented
either as standing or sitting. In
the latter case, the seat, upon which he is to sit,
should be a simhāsana. The colour of Chandra
should be perfectly white and his head should be
surrounded by a halo or prabhāmanḍala. He
should also be adorned with various ornaments
and a garland composed of all sorts of flowers, and

# ADITYAS AND THE NAVA-GRAHAS.

should be clothed in white garments. He should have two hands, each of which should hold a white water-lily (kumuda). On his chest there should be shown a golden yajñōpavīta and his countenance should be beautiful and possess a peaceful look. The Silvaratna requires that the figure of Chandra should be shown as seated in a chariot drawn by ten horses, that this deity should hold a gada in the right hand and that the left should be held in the varada pose. The Matsya-purana agrees with the Silparatna in stating that Chandra should be seated in a chariot to which ten horses are voked, and adds that on the right and left of Chandra there should be the goddesses Kanti and Sobha, and that the lion banner of this god should also be placed on his left. The Pūrva-kāranāgama gives the name of the only goddess, who is to be by the side of Chandra as Rohini.

Different authorities give different descriptions of the figure of Bhauma. Some say that it should be seated upon a goat, some upon a simhāsana, and some again in a golden chariot drawn by eight horses. The colour of the image of this planetary deity should be red like the fire; it should have four arms; one of the right hands should be in the abhaya or the varada pose, while the other should carry the

weapon  $\hat{s}akti$ . In the left hands, the  $gad\bar{a}$  and the  $\hat{s}\bar{u}la$  should be held. It should be adorned with garlands of red colour, and should be clothed in red garments.

Budha is sometimes known as Grahapati and is said to be the son of Chandra. Budha or Mer-His image should be seated upon cury. a lion and should be adorned with garlands of yellow flowers and ornaments of gold. The colour of the body of Budha should be the yellow of the karnikara flower, and that of his garments should be also yellow. Budha should have four arms; one of the right hands should be in the varada pose, and the other three hands should carry the weapons known as khadga, lihētaka and gadā. The Vishnudharmottara, however, states that the image of Budha should resemble that of Vishnu and be seated in a chariot resembling that of Bhauma.

The two planetary deities Brihaspati and Sukra should each be represented with four arms; one of the hands should be in the varada pose and the remaining three hands should carry the kamandalu, the akshamālā, and a danda. The colour of Brihaspati is golden yellow. According to the Vishnudharmōttara, however, Brihaspati should

# ADITYAS AND THE NAVA-GRAHAS.

have only two arms, and in his two hands he should carry a pustaka and the akshamālā. He should be adorned with all suitable ornaments and also clothed in yellow garments. The same authority says that Śukra, the son of Bhṛigu, should be of white complexion, should have only two arms: in his two hands he should carry a nidhi (treasure?) and a pustaka (book), and should be seated in a silver chariot drawn by eight horses. The colour of his clothings also should be white.

The complexion of Sanaischara and also the colour of his garments should be black. He should be small in Sanaischara or Saturn. stature and somewhat lame in one leg. He should have two arms; in the right hand he should hold a danda, and the left should be in the varada pose. This is according to the Amsumadbhēdāgama; but the Vishnudharmōttara requires that there should be the danda in the one hand and the akshamālā in the other. The former authority prescribes the padma-pitha as the seat appropriate for Sanaischara, while the latter prescribes an iron chariot drawn by eight horses.

The figure of Rahu should, according to the Silparatna, be seated upon a simhāsana, while according to the Vishņudharmottara, a silver chariot drawn by

eight horses has to be his seat. According to the first of these authorities, Rāhu should possess four arms, one of his hands should be in the varada pose and the remaining three should carry the khadga, khēṭaka and śūla. But according to the second authority, Rāhu should have only two hands, in the right of which there should be a book and a woollen blanket while the left hand should carry nothing at all.

Kētu is to be of dark colour and should have two arms, one of his hands is to be in the abhaya pose and the other should carry a gadā. He should be mounted upon a kite. The Viśvakarma-Śilpa states that Kētu should resemble Bhauma in all respects, but that his chariot should be drawn by ten horses.

The Rūpamaṇḍana gives a summary of the description of the colours, weapons and emblems and vehicles and seats of the nine grahas, which may be tabularly presented thus:—

| Name of<br>the deity. | Colour. | Weapons etc. |            | Beat and                  |
|-----------------------|---------|--------------|------------|---------------------------|
|                       |         | Right hand.  | Left hand. | Vehicle.                  |
| Sürya                 | White   | Padma        | Padma      | Chariot with seven horses |
| Sõma                  | Do      | Kumuda       | Kumuda     | Chariot with              |







Soma

Bhauma. Bythaspati.



Śukra. Rāhu.

### ADITYAS AND THE NAVA-GRAHAS.

|                       |                  | Weapo                    | ns etc.    | D                                                                                          | į                              |
|-----------------------|------------------|--------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| Name of<br>the deity. | Colour.          | Right band.              | Left hand. | Best and<br>Vehicle                                                                        | Person                         |
| Bhauma                | Red.             | Danda                    | Kamandalu  | A goat                                                                                     | 슢                              |
| Budha                 | Yellow           | Hands in 3               | oga-mudrā  | Sarpäsana                                                                                  | a po                           |
| Guru                  | Do.              | Akshamālā                | Kamandalu  | Hames                                                                                      | dor.                           |
| Śukra                 | White            | Do.                      | Do.        | A frog                                                                                     | 8                              |
| Śani                  | Black            | Danda                    | Do.        |                                                                                            | oald                           |
| Rābu                  | Smoke-<br>colour | 1                        |            | A sacrificial pit (kuṇḍa)                                                                  | deities should be adorned with |
| Ketu                  | Do.              | Arms folde<br>añjali att |            | A sacrificial pit (kunda) The lower portion of the body of Rahu should be that of a snake. | All the nine de                |

Pl. XCVI contains the reproductions of the photographs of the bronze images of the Navagrahas to be found in the Sūrya temple at Sūryanārkōyil in the Tanjore district. The central shrine of this temple, which faces the west, is dedicated to Sūrya, the sun-god; near the image of the Sun-god are also placed those of Viśvēśvara and his consort Viśūlākshi. The figure of Bṛihaspati is set up in front of the central and those of the other grahas in small shrines constructed round the central shrine.

# DEVI.

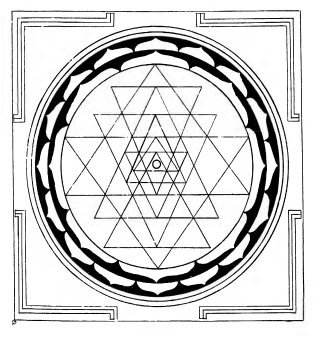
# DEVI.

OD, according to Hindu philosophy and theology, may be viewed as being either with or without attributes, that is, as saguna or nirguna. In the former case God is spoken of as He or She, and in the latter case as It. In the saguna form of worship, which is prescribed for all common people, the Vaishnavas worship him as Vishnu and the Saivas as Siva. Those Hindus who worship the Supreme deity exclusively as a female principle are called The classification of Hindu worshippers into Vaishnavas and Saivas on the one hand and Saktas on the other is not, however, exclusively rigid or inviolable, in as much as Vaishnavas and Saivas also worship the Devi in the form of Lakshmi and Parvati, although the supreme place of honour is reserved for the male Deva, that is, for Vishnu or Siva as the case may be. Here the Dēvi comes only next to the Dēva. But the Saktas make the Devi supreme deity and assert

that without the co-operation of this goddess the absolute Brahman of itself can achieve nothing. This Sakti may be conceived to be the personification of universal energy in the abstract. She resides in the macrocosm as well as in the microcosm. The discovery and development of Sakti or psychic energy in man is the aim of the Mantra-sastras. The Sakti which resides in man. and the development of which is one of the aims of the Yōga-śāstra, is called the Kundalini Śakti. The place where it resides is called the Mūlādhāra, and is understood to be at the lower extremity of the spinal cord. By a successful development and working of this Sakti at the Mūlādhāra, even the attainment of maksha or the liberation of the soul is believed to become possible. In the ordinary condition the Kundalini Śakti is latent and sleeps quitely at the Mūlādhāra. The yōgic aspirant may first awaken the sleeping faculty in two ways, that is, either by means of the pranāyāma or by means of mantras. Of these the former process consists in the regulation and the holding of the breath for certain definite periods of time. This is the course advocated in works on the Yoga sastra. The second process requires the aspirant to be initiated in certain mantras or incantations which he has to repeat a fixed number of times at certain hours of the day, keeping all the while before his mental vision the image of the deity associated with the mantra. When thus roused up, the Kundalini ascends from the Mūladhāra to the next higher centre the Svādhishthāna: thence to the centres Manipura and Anahata in the latter of which this psychic śakti is transformed into sound: then to the centre Vikuddhi where it becomes sattvic; and then at last to the centre Aiña where the śakti becomes manifest in the form of a flash of light. By repeatedly practising the process of holding the breath and controlling it, as laid down in the Yōga śāstras, one may be enabled to enjoy this divine light perpetually, and thus be in union with Divinity itself. The practice of holding the breath and controlling it for the purpose of rousing the Kundalini šakti possibly brings into active play some latent power residing in the several parts of the spinal cord of the human being, which has not been as yet examined by Western Science.

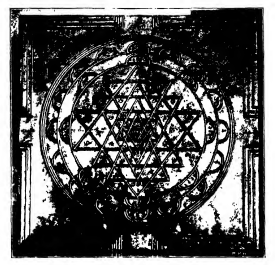
The effects produced in each of the six centres mentioned above are often depicted diagramatically; and the diagrams may convey to the initiates some concrete idea of the internal psychic results attained by the practice of yogic breath control and mental concentration. These diagrams

are called by the names of Chakras and Yantras. A chakra is defined in the Tantras as a figure consisting of angles and petal-like parts; that which consists of angles alone is called a vantra. vantras generally consist of triangles cutting each other or straight lines crossing each other so as to produce a number of rectangular spaces and terminating in trident-like projections. Certain letters called bijaksharas or seed-letters are associated with these chakras and yantras, and are written down invariably in specified parts thereof. The bījāksharas may be imagined to be something like code words, whose significance is known only to the initiates. The worship of yantras is common throughout India; perhaps the most important of these yantras is the Śrīchakra. It generally consists of forty-three triangles interestingly arranged in a plane and may also be produced in three other different forms called Mēru, Kailāsa and The Mēru is the same as the plane Śrichakra in plan; but the various triangles, surrounding the innermost one, are piled one over another in different planes so that the whole becomes shaped into the form of a pyramid. topmost layer of the Mēru contains a circle called the bindu. If associated with the eight matrika deities the Mēru becomes the Kailāsa; and with the



Śrīchakra.

### PLATE XCVIII.



Śrichakara: On metal Pleti Sringāri Matha.

#### DEVI.

Vasina deities it becomes the Bhū. The Śruti or Vēdic revelation itself supports the worship of yantras (vide, Taitt. Aran.). The drawing of the famous yantra known as the Śrichakra is given herein: the lettering of the spaces is also shown in the photograph reproduced below; with an ordinary reading lens, the letters of the Dēvanāgari alphabet may be seen engraved in various parts on this mystic figure.\* This and other yantras are generally engraved on some metallic plate, preferably one of gold; silver and copper also are of ten enough employed. The Śrichakra engraved on metallic plates is an object of worship. In South Indian temples of the medieval and later periods,

\*The belief in the mystic potency of the interlacing triangle and other geometrical figures, does not belong exclusively to the Hindus. The interlacing triangle, which is known to the Freemason under the name of Agla, once contained cabalistic characters in each of its spaces and was considered to represent either the design of Solomon's seal or the Shield of David. By some strange and occult process of reasoning it was believed to be a security against wounds, to serve as an extinguisher of fires and to possess other marvellous properties. The interlacing triangle, or the pentangle, with the letter G placed in the centre forms jewel of the Mark-Mason; and the same, with an Egyptian Tau in the middle space and with a tail-devouring snake encircling the whole, constitutes the seal of Modern Theosophical Societies.

there are shrines called by the name of Śakti-pīṭhā-layas, in which there is a pīṭha or smaller altar very much resembling the common bali-pīṭha whereon the oblations of formal worship are usually offered in temples. It is said that these pīṭhas associated with the Śakti-pīṭhālayas contain inside them the plate on which the Śrīchakra is engraved. Regular pūjā is offered to the Śakti-pīṭha at least twice a day. In as much as this is thus an object of worship, it has been treated in this work as an icon.

The other yantras are engraved upon thin gold, silver or copper plates, which are rolled into a cylinder and then put into a golden or other metallic case so that they may be worn on the body of person with a view to avoid diseases, possession by devils, and other such evils, which, it is supposed, they have the power to ward off. Occasional worship is also offered to this case containing the magical yantra, and the wearer's faith in its efficacy may well effect cures in many cases.

The goddess Dēvī is worshipped in many forms. She is variously named sometimes according to her imagined age; thus, when she is worshipped as an year old baby, she is known by the name of Sandhyā; if she is conceived to be two years

old, she is called Sarasvati; if of seven years of age, Chandikā; if of eight years of age, Sāmbhavi; if of nine years of age, Durga or Bala; of ten years of age, Gauri; of thirteen, Mahālakshmi; and of sixteen, Lalitā. Sometimes she is named in recognition of one or other of her heroic achievements, for instance, she is called Mahishāsuramarddani in consequence of her having destroyed the Mahishāsura. There are special forms of images corresponding to these various ways of conceiving the goddess Devi. In the Devimahatfound in the Markandeya-purana, the Dēvi herself is made to say "In the Vaivasvatamanvantara, at the end of the Dvapara-yuga and the beginning of the Kali-yuga, a new set of asuras called by the names Sumbha and Nisumbha, would be born: and then I shall also be born as Nanda to the cow-herd Nanda-gopāla, and shall take up the Vindhya mountain as my abode. Thereafter, at the end of the Dvaparayuga, I shall kill the asuras born in the family of Viprachitta and eat them up; then my teeth, hair, body and weapons will all become red with their blood and for that reason they will call me in the world as Rakta-Chamunda. Then there would occur a famine of a hundred years' duration in the world, when there would not be available in it

even a drop of water. In response to the prayers of the Munis I shall at that time come out of the body of Parvati with a hundred eyes; and then people would call me by the name of Satakshi. In the fortieth yuga of the Vaivasvata-manvantara I shall protect all the beings in the world with such vegetables as are necessary for the maintenance of life and relieve them from the famine. People would then call me Sakambhari. In this form of mine I shall kill an asura named Durgama, and shall thenceforth be known as Durgādēvi. I shall then proceed to the Himalayas and assume the terrific form of Bhima. There will then appear an asura by name Aruna; and in the sixtieth yuga I shall, with the aid of a swarm of wasps (bhramaras), attack him and kill him. I shall, for this reason, be called Bhrāmari". In this way the Mārkandēya-purāņa gives the clue to some of the names of Devi, indicating that they often depend upon the achievements that are attributed to her.

Regarding the supremacy of Dēvī as a deity and her position as the source of all divine as well as cosmic evolution, it is worth quoting from the same authority. It is said in the Mārkandēya-purāṇa—" The Gupta-rūpi Dēvī, that is, the Dēvī who is unmanifested, takes the three forms of Lakshmī, Mahākāļī and Sarasvatī, representing the

Rājasa, the Sāttvika and the Tāmasa attributes or gunas of prakriti. She is also known in various other ways: for instance, at the time of srishti or creation, she is Mahākāli exercising control over Brahmā and bringing the world into existence; at the time of the pralaya or universal destruction, she is Mahāmāri; as giver of wealth and prosperity she is Lakshmi and as destroyer of wealth and prosperity Alakshmi or Jyeshthadevi." "During the time of creation, she assumes the form of a dark coloured woman under various names, such as Mahāmāyā, Mahākāli, Mahāmārī, Kshudhā, Trishā, Nidrā, Trishnā, Ekavirā. Kālarātri and Duratyayā. In obedience to the command of the supreme goddess Mahālakshmi, she divides herself into two portions, a male portion known by the names of Nilakantha, Raktabāhu, Śvētānga, Chandraśēkhara, Rudra, Śańkara, Sthānu, and Trilochana, and a female portion of white colour known as Vidva. Bhasha. Svara, Akshara, and Kāmadhēnu. Similarly, the Sattva form, of moon-like splendour, possessed of akshamālā, ankuša, vīnā and pustaka, is also generated by Mahalakshmi, the supreme goddess; this aspect of the goddess is known by the names of Mahāvidyā, Mahāvāni, Bhārati, Vāk, Sarasvati, Āryā, Brāhmi, Kāmadhēnu, Vēdagarbhā, Dhi and

Isvari. She also gives rise to a male and a female form by the command of the supreme Devi; the male form produced out of this aspect of the goddess is the black coloured deity known as Vishnu, Krishna, Hrishīkēśa, Vāsudēva and Janārddana; and the female is the fair coloured goddess known as Umā, Gauri, Sati, Chandi, Sundari, Subhagā and Siva. The Rajasa form of the supreme Mahālakshmi is simply called Lakshmi. carries a mātulunga (pomegranate) fruit, the gadā, the patra (vessel) and the khētaka, and has a chihna or mark consisting of the male and female signs (Linga). Hers is the colour of molten gold. She has also divided herself into male and female parts: the former is known as Hiranyagarbha. Brahman, Vidhi, Virincha and Dhata and the latter is called Sri, Padmā, Kamalā, and Lakshmi. And the mother of the universe, Mahālakshmi, ordered Brahman to take Sarasvati as his consort. great Brahmanda was born by their union. Rudra, that is, Siva married Gauri, and they both broke open the 'egg of gold'. Lakshmi became herself the consort of Vishnu and they both afforded protection to the universe. From Mava the whole lot of created beings came into existence." Thus, according to the Devimahatmya, all the gods and goddesses mentioned above are but manifestations

of the one single Supreme Being Mahālakshmi and should not be understood to be separate individual deities."

The evolution of the various cosmic gods and goddesses from the supreme Goddess Mahālakshmī, as given in the Dēvīmāhātmya of the Mārkaṇḍēya-purāṇa, is shown below in a tabular form:—



It may be seen from the above table that all the manifestations of divine power are here conceived to flow from Mahālakshmi, who is looked upon in the Mārkandēya-purāņa as the Supreme source of all power. This Dēvī is indeed at the basis of the worship of Śakti; and hence, as proceeding out of the supreme Dēvī, all the minor Dēvīs are described in this chapter irrespective of whether they belong to the Śaiva or the Vaishnava cult. They are, however, for the purposes of description, grouped according to the cult to which they belong, as certain convenience is gained by so doing.

It was pointed out already that Devi is worshipped independently Supreme Deity under the name of of the images of the Devi. Sakti in Saktism, and that she is also worshipped in association with Siva in Saivism and Vishnu in Vaishnavism. It has to be noted, however, that Saktism is often considered to be more akin to Saivism than to Vaishnavism. Hence the characteristics of the Devi as an independent goddess and her Puranic associations may be noticed to have somewhat marked relations to the cult of Siva-worship; and the study of Devi-icons confirms this view. The ordinary or common form of the image of the Dēvī as the consort of Siva is given in the Uttara-kāmikāgama. There it is described as having four arms and three eves and a pacific countenance. It should wear on the head a karanda-makuta and be clad in silk garments. In two of the hands the pasa and the ankusa should be carried, while the remaining two are to be held in the varada and the abhaya poses.

If the image of the Dēvī is such as is made to stand by the side of the image of her consort, then it generally has only two hands; one of these is made to hold a lotus or is kept in the *kaṭaka* pose, evidently to have a fresh natural flower put in every day, instead of having to carry metallic or

stone representation of the same; the other hand is allowed to hang down freely by the side. This kind of goddess should have only two eyes and be of golden colour and handsome in appearance. Even when the Dēvi is not made to stand by the side of her consort, she may sometimes be given only two hands, one of which may be made to carry a parrot or a mirror and the other a blue-lily; or, she may be made to hold a śūla and a pāśa, or any other weapons which please the fancy of the artist.

The Devi may also be sculptured with six arms; then she should be wielding in four of her hands the pāśa, aṅkuśa, śaṅkha and chakra and the remaining hands should be in the varada and abhaya poses. Sometimes she may be given even as many as ten hands: in this case she should be represented with five faces having terrific look and with side tusks. Her hands should carry the same weapons which Siva does when he is given ten hands. She should have the same āsana as Siva.

Again, the Dēvī is sometimes sculptured as embracing Siva or as sitting on the same or a different seat near Siva. In the former case she is seated on the lap of Siva. In the latter case, one of her legs, either the right or the left, should

be folded and made to rest upon the seat, and the other should be left hanging down. Since it is said that either of the two legs might be folded and made to rest upon the seat, it is clear that the goddess may be seated on the right or the left of Siva.

Whether the image of the Dēvī happens to be an independent figure or in association with the image of Śiva—in either of these cases, the body of the goddess may have two bends and be of the dvibhanga variety or it may be perfectly erect and be of the samabhanga variety. When by the side of her lord Śiva, the Dēvī is known by the names of Manōnmaṇī or Gaurī. If Śiva is conceived as Sadāśiva, the Dēvī associated with him is Manōnmaṇī; and she happens to be Gaurī, when she is associated with Naṭarāja and other mūrtis of Śiva. There is, however, not the least difference in the sculpturing of these two differently named forms of the goddess. She might be shown as being black, white or red according to the taste of the artist.

The Suprabhēdāgama says that the image of the Dēvī should have large and prominent breasts, and that it should be adorned with all ornaments. The standing figure of the Dēvi with only one pair of arms is, according to the Pūrva-kāraṇāgama, known by the name of Bhavāni also.



(Fig. 1.) Durgā . Wood · Õņakkūr.



Durgā · Stone · Mahābalipuram.

### DEVI.

We may now take into consideration some of the special forms of the Dēvi, as associated directly or indirectly with the cult of Śiva. The Śaiva and the Śākta forms of the Dēvi are in fact the most numerous; and it is the latter of these forms that are indirectly associated with Śaivism largely.

The goddess Durgā may have four, eight or more hands, should have three eyes and be of dark complexion. She should have a handsome look with a well developed bust, stout thighs and big hip, and be clad in yellow garments. The head should be adorned with a karanda-makuta, and the body decked with all ornaments. The front right hand should be in the abhaya pose, and the back one should carry the chakra. The front left hand should be in the kataka pose and the back one should carry the śankha. The image of Durga should be made to stand erect upon a padmāsana, (See Pl. C.), or on the head of a buffalo, or be seated on the back of a lion. Her breasts should be bound with a snake, and a red bodice should cover the upper portion of her body. The Suprabhēdāgama calls her 'the dear younger sister of Vishnu', and informs us that she came out of

the Ādiśakti. According to this work she may have either eight or four hands; and when she has eight hands, they have to carry the śańkha, chakra, śūla, dhanus, bāṇa, khadga, khēṭaka, and pāśa. (See Pls. XCIX and CI).

No less than nine different forms of Durgs are mentioned in the Agamas, namely,

- Nílakanthi.
- Agni-Durgă.
- 2. Kshēmankari.
- 7. Jaya-Durga.

3. Harasiddhi.

- 8. Vindhyavāsi-Durgā.
- 4. Rudrāméa-Durgā.
- Ripumāri-Durgā.
- 5. Vana-Durgā.

To the above must also be added the group of nine figures of Durgā called the Nava-Durgās.

Of the nine forms of Durgā mentioned above Nīlakaṇṭhi is described as the bestower of wealth and happiness on her devotees and is to be shown as carrying in three out of her four hands the triśūla, the khēṭaka and a drinking vessel, while the remaining hand is required to be kept in the varada pose.

Kshēmankari, the goddess capable of giving health, should keep one of her hands in the varada pose and the remaining three should be shown as carrying the trisūla, the padma and a drinking vessel.



Durgā: Stone; Mahābalipuram.



Durgă panel in the rock-cut temple of Varăkasvāmio in Mahābalipuram

### DEVI.

Harasiddhi is the goddess who confers attainment of the desired ends to her votaries; she should carry in her hands the damaru, the kamandalu, the khadga and a drinking vessel.

Rudrāmsa-Durgā is described as having two
eyes and a dark coloured body
and is draped in red garments.
Her head should be covered with
the kirīţa-makuţa and she must be adorned with
golden ornaments set with rubies. She should
carry in her hands the śūla, the khadga, the śańkha
and the chakra. Her vehicle is said to be the lion;
on either side of this goddess should be the sun
and the moon.

Vana-Durgā should have eight hands in seven of which should be held the sankha, chakra, khadgā, khēṭaka, bāṇa, dhanus and sūla, the remaining hand being held in the tarjani pose. The complexion of this aspect of Durgā is grass green.

Agni-Durga has also eight hands, six of which hold the chakra, khadga, khēṭaka, bāṇa, pāśa, and ankuśa; of the remaining two hands one is held in the varada pose and the other in the tarjani pose. She has three eyes and her complexion is as brilliant as the

lightning. On her crown is tied the crescent moon; she is riding a lion and has a terrific look. On the right and left of this goddess there should be standing in a reverential attitude two celestial damsels holding each a sword and a shield.

Jaya-Durgā should have three eyes and four arms in which she should be shown as carrying the sankha, the chakra, the khadga and the trisūla. The colour of this form of Durgā is black. The crescent moon adorns the crown of this goddess also; the vehicle of Jaya-Durgā is a lion; her lustre is said to spread throughout the three worlds. This form of Durgā should be worshipped by those who desire to attain siddhi.

Vindhyavāsi-Durgā of complexion bright as
the lightning should be seated on
a golden lotus, should have three
eyes and four arms. Two out of
her four hands should carry the śańkha and the
chakra, while the remaining two are to be held in
the varada and the abhaya poses respectively. She
should be adorned with the crescent moon, the
hāra, angadas, kundalas and other ornaments.
Surrounding her should be seen standing Indra
and other gods praising her. The lion, her vehicle,
should also be standing near her.



(Fig. 1.) Katyāyanī or Mabishāsuramarddanī: Stone: Madras Museum.



(Fig 2.) Durgā . Stone · Conjeevaram.



Katyāyanī or Mahishāsuramarddanī : Stone : Gangaikondaśolapuram. [To face page 345.]

Ripumāri-Durgā is of red complexion and with a terrific look. In one hand she carries the trišūla, while the other is held in the tarjani pose. If her mantra is repeated ten thousand times, all the while concentrating the mind on her as being placed in the Sūrya-bimba (the disc of the sun), she is believed to effect the destruction of enemies and their followers.

The goddess Durgā, as Mahishāsura-marddanī, should have ten hands, according to the Śilparatna, which describes her further as having three eyes;

she should wear on her head a jaṭā-makuṭa and in it there should be the chandra-kalā or the digit of the moon. The colour of her body should be like that of the atasī flower, and the eyes should resemble the nilōtpala or the blue lily; she should have high breasts and a thin waist and there should be three bends in her body (of the tribhanga variety). In her right hands she should carry the triśūla, khadga, śaktyāyudha, chakra, and a stringed bow; and in the left hands the pāśa, ankuśa, khēṭaka, paraśu, and a bell. At her feet should lie a buffalo with its head cut off and with blood gushing from its neck. From within this neck should be visible the half emerged real asura bound down by the nāga-pāśa of the Dēvī. The

asura should be made to carry a sword and a shield, although the Dēvī has already plunged her triśūla into his neck and he is bleeding profusely. He should have a terrific look with knitted eye-brows. The right leg of the Dēvī should be placed on the back of her lion and her left leg should touch the buffalo-body of Mahishāsura. (See Pls. CII and CIII.)

The Vishnudharmottara as quoted in the Vāchaspatya, describes Mahishāsura-marddani under the name of Chandika thus:-This Devi has the complexion of gold and is a very handsome vouthful woman in an angry mood, sitting on the back of a lion. She has twenty hands; the right ones carry respectively the śūla, khadga, śankha, chakra, bana, śakti, vajra, abhaya, damaru and an umbrella; while the left ones are seen to hold the nāga-pāša, khētaka, parašu, ankuša, dhanus, ghanta, dhvaja, gada, a mirror and the mudgara. The buffalo-part of the asura is lying decapitated with the real asura proceeding from out of the neck. His eves, hair and brows are red and he vomits blood from his mouth. The lion of the Devi mauls him. and the Devi herself thrusts the trisula into his neck. The asura, who is bound down by the naga-pasa, carries a sword and a shield. (See Pls. CIV and CV.)



Kātyāyanī or Mahishāsuramarddanī : Stone : Ellora.



Kātyāyanī or Mahishāsuramarddanı. Stone: Mahābalipuram.

Kātyāyanī is described as a goddess having ten arms and partaking of the Katyayani. nature of the three gods Brahmā, Vishnu and Siva. She wears on her head the jatabhāra, in which is tucked up the crescent moon. Her face resembles in splendour the full moon and the colour of her body is that of the atasi flower. She has very pretty eyes and an appearance disclosing the freshness of the youth which has just come upon her, and is decked with all ornaments. Her breasts are large and prominent and she stands with three bends in her body (tribhanga). She is represented as killing Mahishasura, bearing in her right hands the trisula, khadga, bana, chakra, šaktyāyudha; and in the left ones, khētaka, pāśa, ankuśa, ghantā and paraśu.\* Below is the headless trunk of the buffalo-bodied asura from whose neck his human form is made to emerge with a sword and a shield in his hands. His chest is pierced by the trisula of the Devi. The rest of the description of this asura here agrees closely with that of Mahishāsura as given under Mahishāsura-marddani.

<sup>\*</sup> In another description two more articles, the pūrņapātra and chāmara are mentioned as held in the hands in
addition to those already mentioned; but the number of hands
are, however, said to be only ten.

The following account of the destruction of Mahishāsura is given in the Varāha-purāņa: — Vaishnavi, the Sakti of Vishnu, was making tapas on the Mandara mountain. On one occasion, her mind lost its concentration, and in consequence several handsome looking females were born out of her. They began to attend upon the Devi; and thus, looked after by these damsels, she began to continue her austerities. Nārada, who happened to go that way, saw her resplendent beauty, and told Mahishāsura of the existence of a real paragon of beauty on the Mandara mountain. Seized by the madness of possessing her, the asura prepared himself to capture her and marry her. As a preliminary step he sent a messenger to the Devi to relate to her his greatness and prowess and to ask her to accept him as her consort. This messenger narrated to her the origin and history of Mahishāsura thus: - When the rishi Sindhudvīpa, son of Supārśva, was practising penance in Mahishmati, a girl named Mahishmati, a daughter of Viprachitti, came with her friends to the Mandara-parvata on a pleasure excursion. they came upon a beautiful abode of a rishi, which she wanted to take possession of. To drive away the then occupant of the airama, they all took the shape of she-buffaloes and threatened to

gore the rishi, who was doing penance. The rishi perceived by means of his mental vision the truth of the situation and cursed that these girls should all become real mahishis or she-buffaloes. As soon as they heard the curse, they began to realise the formidable nature of the offence they had committed and began to repent. The rishi also became cooled down somewhat, and promised them that their buffalo nature would disappear from them as soon as a buffalo-son was born to Mahishmati. After some years had passed by, Mahishmati was grazing on the banks of the Narmada. The rishi Sindhudvipa, who had also gone there, met a celestial nymph named Indumati and fell in love with her. As he was not able to approach her, his seed fell in the river Narmada, and it was swallowed with the water of the river by Mahishmati who took then her drink from the Narmada. This seed grew in the womb of Mahishmatı, and in time Mahishāsura was born. In addition to giving this description of the origin of Mahishasura, his messenger praised also the intelligence and valour of his master. On hearing this, Jaya, one of the attendants of the Devi, replied by saying that none of the women on the Mandara mountain was going to get married, and that therefore he might depart in peace. He left

accordingly. After the departure of the messenger Nārada appeared before the Dēvī, and informed her that Mahishāsura, having defeated all the gods, was going to her to carry her away by force. Very soon, the asura, as stated by Nārada, came with a large army to attack the Dēvī; she with her female attendants met him and his army in battle and completely destroyed all of them.

A different version of the destruction of Mahishāsura is given in the Vāmana-purāna. Pulastya addressing Nārada says—"The gods. having been defeated by Mahishāsura, forsook their abodes and hastened, with Brahma at their head. to implore the protection of Vishnu. Sankara was also present there; and, when the gods finished relating their grievances, Vishnu, and at his command, Brahmā, Śankara and all the gods so emitted flames of anger from their eyes and countenances that a mountain of effulgence was formed. From this mountain came forth Kātyāyani, resplendent as a thousand suns, with three eyes, with hair black as night and with eighteen arms. To her Siva gave a trident, Vishnu a disc. Varuna a conch. Agni a dart, Yama an iron rod, Vāyu a bow, Sürya a quiver and arrows, Indra a thunderbolt, Kubēra a mace, Brahmā a rosary and a waterpot, Kāla a sword and shield, Viśvakarma a

battle-axe and other weapons, Himavan a lion, and other gods various arms and ornaments. Being thus armed and adorned by all the gods, Kātyāyanī proceeded to the Vindhya mountain. There two asuras, Chanda and Munda, saw her, and immediately hastened to their king, and informed him that a most lovely goddess had singly fixed her abode on the Vindhya mountain. On hearing the high encomiums which Chanda and Munda bestowed on the beauty of this goddess. Mahishāsura determined to obtain possession of her and ordered, his army to be collected and marched to the vicinity of the mountain. He himself entered into a lofty pavilion, and then sent the son of Maya to summon the goddess to his presence. Dundubhi, the son of Maya, accordingly proceeded to her, and standing respectfully at a short distance addressed her-"I am, O virgin lady, a messenger sent by the chief of the asuras". Kātvāvanī replied-"Approach! Approach! and dismiss thy fear, and truly deliver the message which thou bringest." Encouraged by these words, Dundubhi answered,—"thus says Mahisha, the king of the asuras,- 'The gods wander upon the earth, helpless and powerless, as the three worlds have been conquered by me. It is I who am Indra and Rudra and Sūrva; I am the sole lord of the

Universe, and there is no other god than me. battle am I unconquerable; and by my victorious arms have I acquired possession of every desirable thing that the world contains. But on thy account, O lovely virgin! have I now come to this mountain'; hasten, therefore, to pay due obeisance to the lord of the universe, for thou art worthy of becoming his spouse "Kātyāyani replied,-"It is true that the mighty asura Mahisha has subdued the three worlds, and I also am ready to obey him; but there is a custom, long established in my family, which requires that each daughter of our house should be conquered in battle by her wooer before she can be united to him in marriage. From this custom I cannot deviate. Before, therefore, I can become the spouse of thy king, he must vanquish me in combat." Dundubhi, on hearing these words, returned to Mahisha, and acquainted him with the determination of the goddess; and he immediately ordered his army to advance, on observing which the gods exclaimed to Durga,-" Put on thy armour". But she said,-" I will not, for what necessity is there for an armour, when none but these vile asuras stand before me?." Vishnu. however, presented her with an armour, and entreated her to protect herself with it against the weapons of her enemies, especially as in consequence of a boon granted by Siva to him Mahisha had been rendered almost invulnerable.

When Devi perceived the elephants, the horse, the foot soldiers and chariots composing the army of the asuras approach her, she at once strung her how and rained on them a ceaseless shower of arrows. Many of the enemies of the gods she slew with her shafts; others with her sword; and with her various other weapons she caused havoc in their ranks, as her lion brandishing its mane bore her along. . . . . Thus Kātyāyanī destroyed countless hosts of the bold asuras; and on beholding the battle-field covered with their corpses, she seized a vīṇā and a damaru in joy and laughingly began to play. Wherever she moved, drawing out music from her instruments, ghosts and goblins shouted out in response and danced; and her lion tossed about in sport the lifeless bodies of the slain. But Mahisha, on viewing the destruction of his army, hastened to engage, the goddess in personal combat; and Kātyāyani, equally eager for the combat, urged on her lion. Then commenced a terrible duel in consequence of which the summits of the mountain were rent beneath their feet, the earth and the ocean trembled. and the very clouds up above became scattered. In vain did the goddess employ her various weapons

again and again; the wily art of Mahisha rendered them all innocuous; even when she succeeded in binding him with the noose given her by Varuṇa, carrying the rope round his horns, his muzzle and hoofs, he escaped from the bond; and when she hurled a thunder-bolt at him, he shrank into such a diminutive size that it went past him leaving him uninjured. At length Durgā dismounted from her lion and sprang upon the back of Mahisha, and with her own tender feet so smote his head that he fell senseless on the ground; and then she immediately cut off his head with her sword; and all the hosts of asuras exclaimed, Ah! Ah!".

In other works also similar stories are given of the killing of Mahishāsura by the Dēvi. The destruction of Mahishāsura is considered to be allegorical; the Padma-purāṇa says that in the Svāyambhava-manvantara, Mahishāsura was killed by Vaishṇavi on the Mandaragiri, that he was once again destroyed by Nandā in the Vaivasvata-manvantara on the Vindhya mountain, and that thus personified ignorance was killed by Jūāna-śakti which is the same as personified wisdom. It may also be that this story indicates the substitution of the buffalo-totem worship by a form of goddess-worship among certain early primitive tribes in the country.

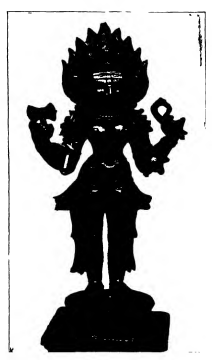
## DEVI.

In the Vishnudharmottara it is stated that Nandā was born 'from the pleasure of Bhāradvāja'. She has four arms; one of her hands is in the varada pose, another in the abhaya pose; the third and the fourth hands carry a lotus and an ankuša respectively. Or, she may in these hands hold the khādaga and the khātaka. Her complexion is white and she is seated on an elephant.

The Varaha-purana, however, has the following version of the origin of Nanda:-The king named Sindhudvipa, the son in a previous birth of Tvashta, knowing that in that birth he was killed by Indra, practised penance with a view to beget a son who would kill Indra. The river Vetravati assuming the form of a young woman approached Sindhudvipa; and through their union was born a child named Vētrāsura. The child of theirs in due time became the king of Prāgjyōtisha. He vanquished all rival kings, and then began to give trouble to Indra and the other gods. The gods with Indra at their head, and having Siva also with them, went to Brahma to complain to him of the annoyance caused by Vētrāsura to them. hearing their complaint, Brahma suspected that the trouble was due to Māyā created by Vishnu; and then at once a damsel, clad in white robes,

wearing a kirīta on her head, and having eight hands carrying in them the sankha, chakra, gada, pāša, khadga, ghantā, dhanus and bāna, appeared before him and undertook to kill the troublesome Vētrāsura. She then transformed herself into innumerable heroic damsels, and fought with the asura and put an end to his life. Brahmā and other gods, while complimenting her on her success, prophesied that she would be called upon on a future occasion to destroy another troublesome asura of the name of Mahishāsura. The gods then retired to the Himalayas, where they set up the goddess Nanda as an object of worship and were feeling happy. Because they were so happy, they named this goddess Nandā.

Durgā is often worshipped in the form of nine figures, one of them being set up in the middle and the remaining eight in positions corresponding to the eight points of the compass. They are all seated figures having a lotus as their seat. Instead of actual figures, we may introduce in their respective places their tatvāksharas, in the yantra. The image in the middle has eighteen hands, big breasts and thighs, and is adorned with various ornaments. This goddess, who is capable of granting all powers, has in eight of her left hands the tuft of hair of the



Standing figure of Dhadrakalı Bronze Tirunnalatturai

asura, the khētaka, ghantā, mirror, dhanus, dhvaja, damaru, paša, the remaining left hand being held in the tarjani pose. The right hands carry the šakti, tanka, šūla, vajra, šankha, ankuša, cane, bana and chakra. Each of the eight other figures of Durga has only sixteen hands. The names of these goddesses are Rudra-chanda, Prachanda, Chandogra, Chanda-nayika, Chanda, Chandavatī, Chandarūpā, Atichandikā, and Ugrachandikā. The colour of the centrally situated Durgā is that of fire. The other Durgās are vellow of the gorochana, red, black, blue, white, grev, turmeric-vellow and pink. The central Durga is in the alidhasana posture riding on a lion and holds in one of the hands the tuft of hair, as already stated, of the asura emerging from the cut-end of the neck of the buffalo-form of the asura. The other Durgas are seated upon rathas shaped like lotuses. Such is the description of Navadurgās as given in the Skandayāmala.

The conception of the goddess Dēvi as

Bhadrakāli has eighteen hands and a handsome appearance. She has three eyes. The following things are found held in her hands, namely, the akshamālā, trišūla, khadga, chandra, bāna, dhanus, šankha, padma, sruk, sruva, kamandalu, danda, šakti, agni,

krishnajina, water, one in each hand: of the remaining two hands one is in the santi pose (abhaya?), and the other carries a jewelled vessel. She is seated in a chariot drawn by four lions, her posture being what is generally described as the altidhasana.

Mahākālī is jet black in colour and has tusks in her mouth. Her eyes are distended and the waist is thin. She carries in her four hands the khadga, khāṭaka, pātra and kapāla. She wears on her head a garland of skulls. Or, she is black in colour resembling the rain-cloud and has a stout body and eight arms. In her hands are held the chakra, śankha, gadā, a pitcher, a pestle, ankūša, pāša and vajra.

This goddess is said to be of the colour of the water-lily, carrying in three out of her four hands the pasa, padma, and patra the fourth hand being in the abhaya pose.

Ambika is seated upon a lion and has three eyes; she is adorned with various ornaments, and has in one of her left hands a mirror; one of the right hands is held in the varada pose. In the other two hands she holds the sword and the shield.



(Fig. 1.) Mahākālī . Bronze Mādevūr.



(Fig. 2.) Mahākālī : Bronze : Madras Museum.

Mangala is seated upon a simhasana, and wears on her head a jaţā-makuṭa. She carries in eight out of her ten hands the śūla, akshamālā, dhanus, a mirror, the bāṇa, khēṭaka, khaḍga, and chandra; and the remaining two hands are held in the varada and abhaya poses. She has a lovely appearance with pretty breasts and a playful smile on her countenance. She is adorned with various ornaments.

This goddess is seated on a lion and has four arms; in her hands she carries the akshasūtra, padma, śūla and kamaṇḍalu.

This goddess is a representation of the sakti

as a destructive power. She has a single braid of hair and her ears are ornamented with red shoe-flowers in addition to the kundalas. She is naked and seated on an ass. She is sometimes specially associated with Bengal. Her body is smeared with oil and her left foot wears a kind of anklet made of iron spikes. Kälarätri is rightly of a terrific appearance.

Lalita has in her two left hands a mirror and a sankha, and in her right hands a fruit and a small box containing collirium for the eyes. Hers is a standing figure, and it must be decorated with various ornaments.

Gauri is the goddess looked upon as an unmarried girl, with either two hands held in the varada and abhaya poses, or with four hands, three of which carry the akshamālā, padma and kamanḍalu, the fourth one being in the abhaya pose. This is understood to be the aspect in which the dēvas contemplate upon her; and she is held to be capable of bestowing much benefit and great merit.

Gauri is worshipped under different aspects,
such as Umā, Pārvati etc. Of these
Umā is the goddess who is worshipped even by the dēvas; she has in her hands the
akshamālā, a mirror, the kamandalu and a lotus.

The figure of this goddess has four arms; in her hands are seen the akshamālā, an image of Śiva, an image of the lord of the Dēvagaṇās (Gaṇēśa) and the kamaṇḍalu; and her abode is between agni-kuṇḍas.

Another aspect of Gauri is represented as a female figure standing upon the back of an alligator; she is required to be worshipped at home in the houses of her votaries who desire wealth and prosperity. She has four arms; in two of her hands are held the akshasūtra and the padma, while the other two are kept in the varada and abhaya poses respectively. (See fig. 1, Pl. CVIII.)



(Fig. 1) Pārvatī: Stone: Ellora.



(Fig. 2) Annapűrņādēvī: Ivory: Trivandram.

Rambhā is an aspect of the Dēvi said to be able to grant all the desires of her votaries; she is seated on an elephant. She is handsome and has four hands, which carry respectively the kamandalu, akshamālā, vajra and ankuša.

Tōtalā is another aspect of Gauri who carries the śūla, akshamālā, danda and a white chauri. She is said to be able to destroy all sins.

Tripura another aspect of Gauri carries in two out of four of her hands the ankusa and the pasa, while the remaining ones are held in the varada and abhaya poses.

In a temple dedicated to Gauri the central figure should naturally be that of Gauri. On the left of the image of the central Gauri should be that of Siddhi, while on the right that of Śri. There should also be the images of Bhagavati and Sarasvati in places which are called the prishthakarna bhāga, Gaṇēśa in the north-east corner and Kumāra in the south-east corner of the temple. The door-keepers of the temple of Gauri are eight in number. They all keep one of their hands in the abhaya pose and carry in another a danda while the two other hands of Jayā and Vijayā,

two of the gate-keepers, are seen carrying ankusa and pasa; of Ajitā and Aparājitā, the padma and pasa; of Vibhaktā and Mangalā, the vajra, and ankusa; and of Möhinī and Stambhinī, the sankha and the padma.

The general appearance of this goddess is black, and she has long eyes. The colour of her face is either white or red. She wears a linga on her person, and has only two hands in which she holds the khadga and khēṭaka respectively. She is seated on a sinhāsana. Her head is decorated with ornaments made of pearls. Bhūtamātā is worshipped by bhūtas, prētas, pišāchas, by Indra, Yakshas, Gandharvas, etc., and her abode is under an aśvattha tree (ficus religiosa).

The figure representing this goddess is required to be sculptured as lying down on a bed with the eyes closed. It must be shaped very beautifully. The goddess keeps a drinking vessel near her, and has only two hands

Vama is represented as a female figure with one head and two arms, and is of terrific look possessing three eyes. She holds in one hand a kapāla and the other is in the abhaya pose. She wears a jaṭā-makuṭa on her

head. This goddess is supposed to confer all the desired good upon her votaries.

The goddess Jyēshṭhā is terrific and powerful, is of red complexion and is said to confer fortune upon her votaries and also destroy their enemies. She is described as the eldest of the group of eight goddesses beginning with Jyēshṭhā and ending with Manōnmanī. She has two hands in which she carries the kapāla and the bāna.

Raudri has a black face, is of a terrific look
and is draped in red clothes. She
is older than the other six goddesses
whose descriptions follow.

Kālī is a goddess of dark colour, her face alone being red. She carries in her two hands a lotus and the kapāla. She is the destroyer of fear.

Kalavikarnikā is of a bluish colour and carries in her two hands the kapāla and the šakti. She is also understood to be capable of removing fear and giving rise to happiness.

Balavikarnikā is of grey colour, has long eyes and holds in her two hands the  $kap\bar{a}la$  and the  $japam\bar{a}l\bar{a}$ . She is the giver of peace to her worshippers.

Balapramathani is of a reddish or white complexion and has two hands in which she carries the kapāla and the pāla. She is the destroyer of all enemies.

Sarvabhūtadamani is of deep red clour resembling that of the shoe-flower, and has tusks in her mouth; her belly is big and large. She carries the kapāla and the vajra in her two hands.

Manonmani is to be either of blue or of black complexion, should have a large face and should carry the kapāla and the khadya. She is also said to bestow wealth upon her votaries and to terrify their enemies.

This is a twin goddess of whom Vāruṇi has pendulous breasts and a flabby belly and is clad in red garments and carries in her hands the \$\vec{sula}{a}\text{la}\$ and \$b\vec{a}na\$. Otherwise she must be sculptured as a handsome woman. Chāmuṇḍā has large and long nails and several hands. This Chāmuṇḍā is said to be capable of attracting all to herself by means of her power.

Rakta-Chamunda, also known as Yōgēśvari, is

Bakta-Chabelieved to be permeating throughout the moveable and immoveable
objects of the universe; her worshippers are,

supposed to attain this extraordinary power of permeating the whole universe. This goddess carries in her hands the *khadga*, *musala*, *halā* and a *pātra*.

Sivadūti has a faded look and a face suggesting that of a jackal. Her body is Sivaduti. emaciated, thin and wiry. It is ornamented with snakes; and she wears a garland of skulls. Her look is terrific. In her four hands she carries the rakta-pātra (a vessel to hold blood). khadga, śūla and māmsa (flesh). She is seated in the alidhasana attitude: near her is seen a khatvanga. According to another authority, the complexion of Sivadūti is said to be that of the midday sun: she has three eves and hands, in the left ones of which are held a patra (vessel) for holding blood, the gadā, khētaka, pāśa and in the right ones the padma, kuthāra, khadga and ankusa; she is adorned with ornaments set with all the nine gems and is worshipped by the gods, rishis and others.

Yōgēśvari should have ten hands, three eyes, and should carry the śakti, khadga and damaru in three of her right hands and ghanţā, khāṭaka, khaṭvāṅga, and tritūla, in the four left ones. Nothing is mentioned about the remaining hands.

Bhairavi holds in her hands the  $p\bar{a} \pm a$  and the  $ainku \pm a$ , and is of red complexion. If the worshipper so desires, he may endow her figure with twelve arms.

This goddess is of the complexion of the rising sun and has three eyes.

Tripurabhai Her head is surrounded with a garland of skulls; a ratna-mākuṭa in which is inserted a crescent moon adorns the crown of her head and her chest is daubed with blood. In two of her hands are held the akshamālā and vidyā (is it jñana-mudrā or a book?), while the others are held in the varada and abhaya poses.

Śivā is seated upon a bull and has three eyes; one of her hands is in the varada pose, another carries a damaru bound with a snake, the third hand carries the triśūla and the fourth is in the abhaya pose.

Kirti is adorned with costly ornaments set with superior gems. She has a very pretty waist and is seated on a blue lily, and also holds the same flower in one of her hands. In another hand she carries a kalaša (vessel). She smells of rice mixed with toddy.

Siddhi is another goddess who is capable of bestowing all desired objects on her worshippers; she has her body covered with white sandal paste, is seated upon a white seat, and is decorated with white lotuses. She has a door-keeper attending upon her.

Riddhi is a goddess represented like a handsome woman seated in the vīrāsana
posture. She is fondly looking
into a mirror. Her forehead is marked with a
very pretty tilaka and the hair of her head is
done up neatly and beautifully. \* Chāmaras and
garlands are held on either side by attendant
women. She is also fond of playing on the flute
and the vīnā.

This goddess is seated upon a padmāsana and is engaged in the practice of yōga.

Hers is a pacific and beautiful countenance; she wears a flat waist-zone and has also the yōga-paṭṭa going round the back and the two crossed legs. One of her hands is in the varada pose and the other holds the tritūla.

\* If we take বিজকাজক of the Sanskrit text as a single word the description of this goddess ought to be changed as follows:—on her body is a black mole (something like the Srivatsa mark on chest of Vishnu).

Dipti is a goddess full of radiating effulgence and is seated upon a *chandra*sana.

Rati is a very handsome looking goddess wearing such jewels as are generally worn in spring seasons. She is attached to playing on the  $v\bar{\imath}n\bar{a}$ . She is scented with  $kast\bar{u}ri$  and  $karp\bar{u}ra$ , and is carrying in her hands a  $dan\bar{q}a$  and an  $aksham\bar{a}l\bar{a}$ . She is full of glee and is dancing in joy.

Śvētā is bright as the moon sveta.

and is seated on an white lotus.

Bhadrā is a goddess with four hands in which are found an akshamālā, nīlōtpala, a fruit and the śūla. She is seated on a bhadrāsana.

These twin goddesses should each hold in three

Jaya and out of four hands the \$\silla la, padma \)

Vijaya. akshamālā; and the fourth hand is in the varada pose. The goddesses are seated upon a lion. They are also goddesses who fulfill all the desires of their votaries.

Kāli is a terrific goddess and has a peculiar smell about her calculated to create fear in the mind of all.

Ghantakarni. Ghantākarnī carries in her hands the ghantā and the trisūla.

Jayanti must also be sculptured as a very beautiful woman; her hands should be made to carry the kunta, śūla, khadga and khāṭaka. She is worshipped in thankfulness by those who are enjoying happiness.

Diti, who is praised by the asuras, is also worthy to be worshipped. She is to be shown as seated on a dandasana, and decorated with all ornaments. In her hands are to be held a nīlotpala and a fruit and she carries a child on her lap.

Arundhati is a goddess who is free from anger, is draped in white clothes and is always austere. And in evidence of this latter quality she has to be sculptured as carrying in her hands patras (leaves), flowers and water indicating that she is intent upon offering worship to the gods. Her body is covered with sandal paste.

Aparājitā should be so shown as riding a lion; she is to be sculptured as a very strong woman carrying in her hands the pināka (Śiva's bow), bāṇa, khaḍga, and khāṭaka; she should have three eyes and the jaṭābhārā on the head, with the crescent of the moon in it. She has a snake Vāsuki as her wristlet.

This goddess has the face of a cow and the body of a handsome woman. She carries in her two hands a handful of grass and a kamandalu respectively, and is worshipped for the attainment of wealth and plenty and prosperity.

The abode of this goddess Krishnā is in the midst of agni-kundas or sacrificial fire-pits. She has four hands, two of which are in the añjali pose, and the two remaining ones carry the akshamālā and the kamandalu.

Indrakshi is a goddess with a bright countenance and a pair of hands in one of which she holds the vajra, and keeps the other in the varada pose. She is draped with a pair of yellow garments, decked with all ornaments and is surrounded by a number of youthful damsels. This is the aspect of the Dēvi which is worshipped by the apsaras women.

The youthful goddess Annapūrņā is of red complexion, having a face round as the full moon, three eyes and high breasts. In her left hand she carries a vessel set with rubies and containing in it honey: in the right hand she holds a spoon set with rubies and containing delicious rice. She is adorned with wristlets set with rubies, a hāra which rests

gracefully upon her chest and many other ornaments. (See fig. 2, Pl. CVIII.) She may have sometimes as many as four hands, in which case, two hands are to carry the pāśa and aṅkuśa and two others held in the abhaya and varada poses respectively. There should also be the crescent moon adorning the crown on her head.

Tulasidevi. Tulasidevi. resembling the petals of the lotus flower, and having four arms; of the four hands two are in the abhaya and varada poses and the other ones keep in them a lotus and a  $n\bar{\imath}l\bar{\upsilon}tpala$ . She is to be adorned with  $kir\bar{\imath}ta$ ,  $h\bar{u}ra$ ,  $k\bar{v}y\bar{u}ra$ , kundalas and other ornaments, clothed in white garments and seated on a  $padm\bar{u}sana$  (or on a lotus).

This goddess should be seated upon a horse,
with one hand carrying a golden
cane and the other holding the
reins of the horse. She has three eyes; on her
crown is the crescent moon.

The complexion of Bhuvanēśvari is the red colour of the rising sun and she has three eyes. Her crown is adorned with the crescent moon and she is seen wearing all ornaments including kundalas, hara, a broad belt round the waist and kankanas set with

rubies. She is seated upon a padmāsana. In two of her hands are the pāśa and the ankuśa and the remaining hands are held in the abhaya and the varada poses.

Bālā is also a goddess of red complexion seated upon a padmāsana. She holds in two of her hands the akshamālā and the pustaka and the remaining ones are kept in the abhaya and the varada poses.

This goddess of black complexion should be seated upon a seat set with rubies, with one of her legs resting upon a lotus and her hands playing upon the viṇā. There should be near her a parrot whose talk the goddess should be listening to. Rājamātangī is adorned with the crescent moon on her crown which is tied round with a garland of blue lilies, a tilaka on her forehead and all appropriate ornaments.

So far we have dealt with the images of Dēvī
either as directly or indirectly
associated with the cult of Śiva.
There is goddess-worship associated with the cult
of Vishņu and Brahmā as well. The goddess is
here invariably looked upon as the consort of the



Śrīdôvī: Stone. Mahābalipuram.



Śridovi . Stone · Lilora.

# PLATE CXI.



Lakshmî: Stone Madevür



Śridevi . Ivory : Trivandram.

god; and chief among Vishnu's consort is Lakshmi. When the ocean of milk was churned for obtaining the ambrosials for the gods, many other valuable things came out from that ocean. The goddess of wealth Lakshmi, who became afterwards the consort of Vishnu, came out from that ocean then. Lakshmi is conceived to be treasured by her lord on the right side of his broad chest. She is known by several names, such as, Śrī, Padmā and Kamalā. She is seated upon a padma and holds in each of her two hands a lotus. She is also adorned with a lotus garland. On either side is an elephant emptying water on her head from pots presented by attendant celestial maidens, (See Pls. CIX, CX and fig. 2, Pl. CXI). This goddess is of dark complexion according to the Vishnudharmottara. The Amsumadbhēdāgama describes her differently. According to it the colour of Lakshmi is to be golden vellow. She should wear golden ornaments set with rubies and other precious gems; in her ears there should be jewelled nakra-kundalas. figure of Lakshmi has to be like that of a maiden who has just attained age and should be of very handsome appearance, with pretty eye-brows, eyes like the petals of a lotus, a full neck and a well developed waist. She should wear a bodice and be adorned with various ornaments on the head. In

her right hand she should carry a lotus flower and in the left hand a bilva fruit; she should be draped in beautiful clothing and her back should be broad and attractive. The waist zone should be a broad belt of artistic workmanship and should heighten the effect of her natural beauty.

The Silparatna alone mentions that the colour of Lakshmi is white and further says that in her left hand she holds the lotus and in the right hand the bilva fruit. It adds that she wears a necklace of pearls and is attended by two maidens who are waving the chamara near her. She must be bathed with water taken out of two exactly similar vessels. The figure of Lakshmi should have only two hands when she is by the side of Vishnu. But when she is worshipped in a separate temple she should have four hands, (See fig. 1, Pl. CXI). and be seated upon a lotus of eight petals placed upon a simhāsana. In one of the two right hands she should hold a lotus with a long stalk, and in the other a bilva fruit; the left hands should carry an amritaghata (a pot containing ambrosia) and a sankha respectively. Two elephants standing a little behind her should pour from pots pure water on her head for bathing her. On her head also there should be a lotus. She should be adorned with keyura and kankana.



Kollapura Mahalakshmi Stone Kolhapur.

In Karavīra (the modern Kolhapura) there is a temple dedicated exclusively to Mahālakshmi: it is therefore a very famous place of pilgrimage. The Viśvakarma-śāstra describes separately the figure of Mahālakshmi as found in this temple. She is represented as a small girl wearing various ornaments and looking very handsome. In her lower right hand is a pātra (vessel), anā in the upper right hand the gadā named kaumōdaki; in the lower left hand she holds a bilva fruit, and in the upper left hand the khāṭaka. On her head is a Linga, (See Pl. CXII). She has to be worshipped by those who are desirous of acquiring wealth.

It is conceived that Bhūmī or Bhūdēvī, meaning the Goddess Earth, is also a consort of Vishņu. Possibly this association of the Goddess Earth with Vishņu is due to his boar-incarnation. Bhūmī or Bhūdēvī is said to be of a light green colour resembling that of the tender sprouts of the paddy plant. Her head has to be adorned with a karanḍamakuṭa; and she should be made to wear ornaments of all kinds and be dressed in yellow clothes. Bhūmidēvī should be sculptured as a woman with two hands in which she should carry either lotuses or nīlōtpalas. She may be either sitting or standing

upon a padmapītha. This is the description of the goddess as she is found by the side of her lord Vishnu. The Pūrva-kāranāgama, however, gives a slightly different description of Bhūdēvi. She is said there to be of dark colour and to wear red clothes as well as a golden yajñōpavīta on her body. In the Vishnudharmottara we have it stated that her complexion is white, that she has four arms and carries in her four hands a ratna-patra (a vessel filled with gems), sasya-pātra (a vessel containing vegetables), ōshadhi-pātra (a vessel containing medicinal herbs) and a lotus respectively. She should be seated upon the back of four diggajas or elephants of the quarters. This description is evidently that of the Goddess Earth when she is set up independently as a svayam-pradhana object of worship and represents fully poetically all the characteristics of the earth, as the producer of plants, gems etc.

In addition to Lakshmi and Bhūdēvi, there are other goddesses associated with Vishņu in relation to some of his other incarnations. For instance Śitā was worshipped as the consort of Rāma, and Rukmiņī, Satyabhāma and Rādhā as the consorts of Kṛishṇa. Even Subhadrā, the sister of Kṛishṇa, is associated with Vishṇu worship at Jagannath.



Darasva

Sarasvati Stone Gadag.



Sarasvatī . Stone Gangaikondašõļapuram.

[To face page 377 ]



Sarasvatí Stone Bagaji.



Sarasvatí with a vinā: Stone: Haļēbida.



Sarasvatí dancing . Stone . Haļēbidu.

## DEVI.

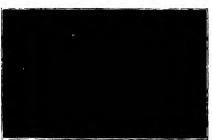
Sarasyati, the goddess of learning, is associated generally with Brahma, who hap-Sarasvati. pens to be the creating god in the Hindu trinity. She is seated upon a white lotus, is of white complexion, and is draped in She has four hands white clothes (See Pls. CXIII and CXV). In one of the right hands she holds an akshamālā and the other right hand is in the pose called vyākhyāna-mudrā; and in the left hands she carries respectively a book and a white lotus. Surrounding her there are standing a number of munis or sages engaged in worshipping her. She wears a yajñōpavīta on her person and has the jata-makuta on the head; otherwise also she is decked with various ornaments. This is according to the Amsumadbhedagama. But the Vishnudharmottara tells us that Sarasvati should be standing upon a white lotus and further substitutes the kamandalu in the place of the lotus in one of the left hands and makes the right hand with the vyākhyāna-mudrā carry instead a vīnā with a bamboo stem (See fig. 2, Pl. CXVI). her standing posture she should be sculptured as a samabhanga image. The Amsumadbhēdagama says that the kundalas of Sarasvati should be made of rubies but the Pūrva-kāranāgama prescribes for her, ear-rings of pearl (See Pl. CXIV, also fig. 1,

Pl. CXVII). Sarasvatī is described in the Sūta-Samhitā of the Skanda-purāna as a female figure having a jaṭā-makuṭa on her head, in which there is a crescent moon inserted. Her neck is of blue colour and she has three eyes. The Dēvīmāhātmya of the Mārkaṇḍēya-purāṇa describes her as holding in her hands an ankuṭa, a vīṇā, an akshamālā, and a pustaka. It is in this fashion that the Dēvī is represented in the Hoysaļa sculptures (See fig. 1, Pl. CXVI). It is obviously intended here that Sarasvatī is to be looked upon as a Śakti of Śiva. She is also sometimes conceived as a Śakti of Vishṇu. Indeed Lakshmī, Sarasvatī and Pārvatī are all identified with the one Dēvī.

In relation to the sculptures and castings of goddesses in South India, it may be observed that, in groups consisting of a god and two goddesses on either side, the goddess on the right is seen wearing the kucha-bandha (bodice) just as is worn at the present time by the Nambūdiri ladies under the name of mulaikkachchu or breast-band, and that the goddess on the left does not wear such a bodice. This is a noteworthy peculiarity. It may be particularly noticed in relation to the group of images consisting of Vishnu and his consorts Śri and Bhū (see Pls. XXII and fig. 2, Pl. LXII). The meaning of this difference in the sculpturing is not evident.



(Fig. 2.) Varābī; Stone Vaishnavī. Tirunandikkaraı.



(Fig. 1.) Sáradādēvī Ivory· Trivandram.

By Diti were born to Kasyapa two sons known as Hiranyāksha and Hiranya-Sapta-matrikas. kaśipu. They were respectively killed by Vishnu in his Varāha-avatāra and Nrisimha-avatāra. Prahlāda, the son of Hiranyāksha, became a devotee of Vishņu and renounced all concerns of worldly life. After him Andhakāsura began to rule over the asuras. By piously practising a long series of austerities, he obtained several boons from Brahmā and became very powerful. He then began to cause annoyance to the devas; and they ran to Kailasa to complain to Siva about the troubles caused by the asura chief. Even as Śiva was listening to their complaint, Andhakāsura appeared at Kailasa with a view to carry away Pārvati. Siva thereupon got ready to 'fight the asura: he made the three well known snakes Vāsuki, Takshaka and Dhananjaya serve as his belt and bracelets. An asura named Nila, who had secretly planned to kill Siva came out in the meanwhile in the form of an elephant. Nandi came to know of this and informed Virabhadra; and he took the shape of the lion (the natural enemy of the elephant) and attacked and killed The skin of this elephant was presented by Vīrabhadra to Siva. It was worn by Siva as his upper garment. Clad with this curious garment

and ernamented with the serpents, and wielding his powerful  $trik\bar{u}la$ , Siva started out on his expedition against Andhakāsura taking with him his army consisting of the ganas. Vishpu and the other gods also went with him to offer help. But in the struggle that ensued Vishnu and other devas had to run away. At last Siva aimed his arrow and shot at the asura and wounded him: blood began to flow in profusion from the wound, and each drop of it as it touched the earth assumed the shape of another Andhakāsura. Thus, there arose thousands of Andhakāsuras to fight against Siva. Immediately Siva thrust his trikula through the body of the original and real Andhakāsura and began to dance. Vishnu destroyed with his chakrāundha the secondary asuras produced from the blood-drops. To stop the blood from falling on the earth. Siva created out of the flame that was issuing from his mouth a śakti called Yōgēśvari. Indra and other devas also sent their saktis to serve the same purpose. They are Brahmani. Māhēśvari, Kaumārī, Vaishnavī, Vārāhī, Indrānī and Chāmunda. These are the female counterparts of the gods, Brahmā, Mahēśvara, Kumāra, Vishnu, Varaha, Indra and Yama, and are armed with the same weapons, wear the same ornaments and ride the same vahanas and carry the same banners as the corresponding male gods do. Such is the account of the origin of the Sapta-mātrikās or the seven Mother-Goddesses.

The Varāha-purāṇa, however, states that these Mother-Goddesses are eight in number and includes among them the goddess Yōgēśvarī mentioned above, although all other purāṇas and agamas mention them to be seven. The Varāha-purāṇa further says that these Mātrikās represent eight mental qualities which are morally bad; accordingly Yōgēśvarī represents kāma or desire; Māhēśvarī, krōdha or anger; Vaishṇavī, lōbha or covetousness; Brahmāṇī, mada or pride; Kaumārī, mōha or illusion; Indrāṇī, mātsarya or fault-finding; Yāmī or Chāmuṇḍā, paiśunya, that is, tale-bearing; and Vārāhī, asūya or envy.

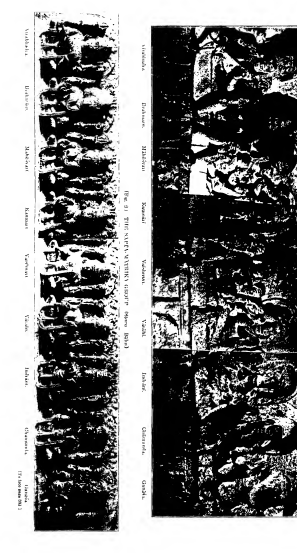
The seven Mātrikās caught all drops of blood as they fell in the battle between Siva and Andhakāsura, and thus stopped the further multiplication of secondary Andhakāsuras. In the struggle Andhakāsura finally lost his power known as asura-māyā and was defeated by Siva. Nevertheless through Siva's grace he gained a good end.

The Kūrma-purāņa continues further the story of the Mātrikās. After the chastisement of the asura Andhaka, Śiva commanded Bhairava and the Mātrikās to retire to the pātāļa-lōka, the

abode of the tāmasic and destructive Vishņu Nṛisinha. They accordingly did so; but very soon Bhairava, being only an amśa or part of Śiva, became merged in Śiva, and the Mātrikās were left alone without any means of subsistence. They began to destroy everything in the universe for the purpose of feeding themselves. Bhairava then prayed to Nṛisinha to abstract from the Mātrikās their destructive nature, and it was thereupon withdrawn from them.

According to the Varāha-purāņa the account given above of Andhakāsura and the Mātrikās is an allegory; it represents  $\overline{A}tma-vudyā$  or spiritual wisdom as warring against andhakāra, the darkness of ignorance: ētat-tē sarvam-ākhyātamātma-vidyāmritam. The spirit of vidyā, represented by Śiva, fights with Andhakāsura, the darkness of avidyā. The more this is attempted to be attacked by vidyā, the more does it tend to increase for a time; this fact is represented by the multiplication of the figures of Andhakāsura. Unless the eight evil qualities, kāma, krōdha, etc., are completely brought under the control of vidyā and kept under restraint, it can never succeed in putting down andhākāra.

In the Śuprabhēdāgama it is said that these seven Mātrikās were created by Brahmā for the



(Fig. 1) THE SAPTA-MATRIKA GROUP: (Stone Ellora)

purpose of killing Nirrita. The general description of these goddesses is briefly given in the agama thus:—Brahmāni should be sculptured like Brahmā: Māhēśvarī like Mahēśvara: Vaishnavī like Vishnu: Vārāhī as a short woman with an angry face and bearing a plough as her weapon; Indrani like Indra; and Chāmunda as a terrific woman. This last goddess should have her hair in a dishevelled condition, should possess a dark complexion and have four hands; she should wield the trikula in one of her hands and carry a kapāla in another. All the Mātrikās are to be seated images and should have two of their hands held in the varada and abhaua poses, while the other two hands should carry weapons appropriate to the male counterparts of the female powers. They are shown seated upon padmāsanās in the sculptures.

This goddess has four faces and a body bright as gold. In the back right hand she carries the  $s\bar{u}la$  and in the back left hand an  $aksham\bar{a}l\bar{u}$ ; the front right hand is in the abhaya pose and the front left hand in the varada pose. She is seated upon a red lotus and has the  $ha\bar{m}sa$  as her  $v\bar{u}hana$  as also the emblem of her banner. She wears a yellow garment ( $p\bar{u}t\bar{u}mbara$ ) and her head is adorned with a karandamakuta. Her situation is under a  $pal\bar{u}sa$  tree.

Such is the description of her in the Amsumad-bhēdāgama; the Vishṇudharmōttara, as quoted in the Vāchaspatya, gives her six hands, the left ones of which are characterised by abhaya, pustaka (book) and kamaṇḍalu, while the right ones are characterised by varada, sūtra and sruva. It also adds that her dress is deer-skin. On the other hand, the Pūrva-kūraṇāgama agrees with the first work quoted above in ascribing only four hands to Brahmāṇi, although it states that she carries the kamaṇḍalu and akshamālā in two of her hands and holds the other two in the abhaya and varada poses.

Vaishnavi carries in one of her right hands the chakra and in the correspond-Vaishnavi. ing left hand the sankha; her two other hands are held in the abhaya and the varada poses respectively. She has a lovely face and beautiful breasts, and is of dark complexion. eyes are pretty, and she wears a yellow garment. On her head is a kirīta-makuta. She is adorned with all the ornaments generally worn by Vishnu, and the emblem of her banner as well as her rāhana is the Garuda. Her place is under a rājavriksha. The Vishnudharmottara states that like Brahmani she has also six hands; the right hands are characterised by the gada, padma and abhaya,





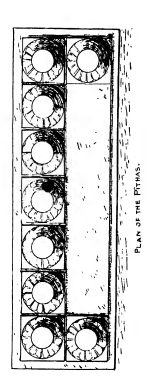


[To face page 384.]

and the left ones by the sankha, chakra and varada. In the Dēvi-purāņa she is represented as possessing four hands in which she carries sankha, chakra, gadā and padma. She wears the vanamālā, the characteristic garland of Vishņu. In respect of this last description, the Dēvi-purāņa agrees with the Pūrva-kāranāgama.

The figure of Indrani has three eyes and four arms: in two of her hands she Indrani. carries the vaira and the sakti, the two other hands being respectively held in the varada and abhaya poses. The colour of this goddess is red, and she has on her head a kirīta: on her body she wears various ornaments. Her vahana as well as the emblem of her banner is the elephant, and her abode is under the kalpaka tree. According to the Vishnudharmottara, she should have a thousand eyes, and should be of golden colour; she should have six arms, four of the hands carrying the sūtra, vajra, kalaša (a pot), and pātra (a vessel) and the remaining hands being held in the varada and abhaya poses. The Devi-purana states that she carries the ankusa and the vajra only, and the Pūrva-kāranāgama mentions that she has only two eyes. According to the last authority the goddess Indrant holds a lotus in one of her hands.

The goddess Chāmuṇḍā has four arms and three eyes and is red in colour. Chamunda Her hair is abundant and thick and bristles upwards. She has in one hand the kapāla (skull) and in another the śūla, while the other two hands are respectively in the varada and the abhaya poses. She wears a garland of skulls in the manner of the yajñopavīta and is seated upon a padmāsana. Her garment is the tigerskin, and her abode is under a fig tree. Her seat, it is said in the Vishnudharmottara, is the dead body of a human being, and she has a terrific face with powerful tusks. She has a very emaciated body and sunken eves and ten hands. The belly of this goddess is thin and apparently empty. She carries in her hands the following things; musala, kavacha, bāna, ankuša, khadga, khētakā, paša, dhanus, danda and parasu. To this description the Pūrvakāranāgama adds that she should have her mouth open and should wear on her head the digit of the moon even as Siva does; that her vahana is an owl and the emblem of her banner an eagle. In one of the left hands she carries as we have already said a kapāla which is filled with lumps of flesh; and in another left hand there is fire. In one right hand she holds a snake. She wears in her ears kundalas made of conch-shell (sankha-patra or kundala).





[To face page 886.]

### DEVI.

Māhēśvarī has four arms; two of which are in the varada and the abhaya poses respectively, while the remaining two hands carry the śūla and akshamālā. Her vāhana is the bull. This goddess is said in the Vishāudharmōttara to have five faces, each possessing three eyes, and she wears on her crown the crescent moon. Her colour is white and she has six arms; in four of the hands she carries the sūtra, damaru, śūla and ghaṇṭā, the two remaining hands being respectively in the varada and abhaya poses; her head is adorned with the jaṭā-makuṭa. Her banner also has the bull for its emblem.

The figure of Kaumari is a feminine copy of that of Subrahmanya who is Kaumari. known as Kumāra. Kaumāri has four hands, in two of which she carries the sakti and the kukkuta, the remaining two hands being respectively in the abhaya and the varada poses. Her vahana is the peacock and this same bird forms the emblem on her banner. She has a makuta said to be bound with vasika or vachika. this means cannot be found out. Her abode is under an udumbara or fig tree. She has. according to the Vishnudharmottara, six faces and twelve arms: two of her hands are held respectively in the varada and the abhaya poses;

and she carries the šakti, dhvaja, danda, dhanus, bāṇa, ghaṇṭā, padma, pāṭra and parašu in her other hands. The Dēvēpurāṇa adds that her garland is made of red flowers, and the Pūrva-kāraṇāgama substitues the aṇkuśa for kukkuṭa, and adds that the goddess should be so sculptured as to suggest the ideas of valour and courage.

Vārāhi has the face of a boar and the colour of the storm-cloud. She wears on Vershi. her head a karanda-makuta and is adorned with ornaments made of corals. She wields the hala and the śakti, and is seated under a kalpaka tree. Her vāhana as well as the emblem on her banner is the elephant. To this description the Vishnudharmottara adds that she has a big belly; according to this authority, she has six hands. in four of which she carries the danda, khadga, khētaka and pāśa, the two remaining hands being held respectively in the abhaya and varada poses. The Pūrva-kāranāyama says that she carries the sarnga-dhanus, the hala and the musala as her weapons. She wears on her legs nupura-anklets.

We have already mentioned that on one side of the group of the Mother-Goddesses there is the figure of Gaṇēsa, and on the other side that of Vīrabhadra. This latter god is described as having four arms and three eyes, and being of a pacific look.

On his head is a jaţā-makuţa, and he is decked with various ornaments. His colour is white. One of the right hands is in the abhaya pose and the other holds the śūla; one of the left hands is held in the varada pose and the other carries the gadā. He is seated on a padmāsana under a vaṭa-vriksha (banyan tree). His banner has the bull as its emblem. Gaṇēśa might be figured here either as standing or as seated on a padma-vūṭha.

The sculpturing of the Sapta-mātrikā group of gods and goddesses found in the cave temples of Ellora conform largely to the descriptions given They, however, differ in a few points; for instance, the goddesses in some cases are all made alike with a single face each; and these are distinguished from each other by their weapons and the lanchhanas or emblems worked out below them in small niches or countersunk panels. Brahmani is recognised by the small figure of a swan sculptured in the seat below. In some cases the goddesses are each provided with a child, which is placed either on the lap or is made to stand by the side. The group is invariably made up of the seven seated mothers flanked on either side by Virabhadra who is seen playing upon a vina and Vinayaka, there being some blood-thirsty ghosts surrounding Chamunda.

The worship of Jyeshthadevi appears to be very old. The Bodhayana-Grihya-Jveshthadevi. Sūtras contain a chapter dealing with the worship of this goddess. One of the Srivaishņava Āļvārs (saints), called Tondar-adippodi, meaning the dust of the feet of God's devotees, refers in derision to the worship offered to this goddess by people in the vain hope of acquiring the fulfilment of their desires, while there is the great god Vishnu, the conferor of all boons, whom they forget altogether. We know of several temples in which the image of this devi is still seen to be occupying a corner, though not receiving any worship; in many other temples the image of this goddess is pulled out of the seat and thrown away : and even educated people do not understand what this rejected piece of sculpture is intended to represent. Strange stories are concocted in modern times in connection with the image of Jyeshthadēvi; and they are introduced into Sthalapurānas. In a place called Nangapuram in the Trichinopoly District there is a Siva temple belonging to the Chōla period. It is known to have been built in honour of a Chola princess. The first part of the name of the village means a maiden, referring evidently to Arinjigai, the Chola princess. people of this village point out an image of Jyesh-

## PLATE CXXI.



[To face page 391.]

thadevi and assert that it represents a Chola princess who was born with the face of a jackal. The story is that the king, feeling sorry for the deformation of his child prayed to god that her jackal-face might be removed from her. Then his god appeared to him in a dream and told him that if he built a temple for Siva in the village of Nangapuram, and made his daughter visit and worship the god set up in it, she would immediately lose the face of the jackal and obtain instead the normal face of a woman. This, they say, happened accordingly: and in proof of the correctness of the story, they direct our attention to the figure with the bull's face sitting on the right of Jyeshthadevi and say that it is the princess before she visited the temple and lost her jackal-face and that the figure to the left of this is the lady as she became after she offered worship to Siva in the newly constructed temple (Cf. Pl. CXXI). They, however, give no explanation at all regarding the central figure.

Another equally remarkable instance of forgetfulness in relation to the image of this goddess is noticeable in the famous temple of Siva at Tirupparangungam near Madura. About the end of the eighth century A.D., a pious queen of the then reigning Pāṇḍya king, Jaṭilavarman Parāntaka Pāṇḍya, had a shrine of Durgā excavated in the rock

near the shrine of Siva and got sculptured near it the image also of Jyeshthadevi in half relief. These facts are even now found recorded in an epigraph very near to the group of the Jyeshthadevi images there. Tirupparangunram is in fact one of the few famous sacred places dedicated to the worship of Subrahmanya now. But, unfortunately, there is neither a shrine for that god nor a sculptured representation of him in that place. Pilgrims go there, nevertheless, by thousands on days sacred to Subrahmanya, believing that the group of Jvēshthādēvi images-which are the principal objects of worship there—in some manner or other represents that god. Possibly at some period in the history of that temple, the central figure of the Jyeshthadevi group came to be draped in masculine god's clothes and to be called Subrahmanya, the figure to the right being understood to be Nandikēśvara, the steward of Śiva's household, and the figure of the female to the left being taken to be the first wife of Subrahmanya. The pūjāri accounted for the absence of the second wife by stating that the god is sculptured there as he was, before he took his second wife. This so-called image of Subrahmanya has by its side a silver šakti (weapon) dedicated perhaps by a pious worshipper. The crow-banner found by the side of Jyeshthadevi in the sculpture is explained to be the cock-banner of Subrahmanya. To the  $p\bar{u}j\bar{a}ri$  the absence of six heads, of two wives and of the peacock  $v\bar{a}hana$  as well as many other details characteristic of Subrahmanya, did not matter very much. Even the noticeably female form of the central image did not make him hesitate in asserting his opinion that the central figure in the group is indeed that of Subrahmanya.

According to the description of Jyeshthadevi. as given in Sanskrit works, she is a goddess with two arms and two eyes, with big cheeks and large pendulous breasts descending as far as the navel, with a flabby belly, thick thighs, raised nose, hanging lower lip, and is in colour as dark as ink. Her legs have to be hanging down in front of the Bhadrasana on which she is seated. Her hair is done up in a knot, and on the forehead a tilaka is marked. She wears a makuta on her head; in her right hand she holds a nīlotpala flower, and the other hand rests upon the seat. One authority, however, states that she should carry a nilotpala in one hand and keep the other in the abhaya pose. In actual sculptures, she is often seen with the right hand in the abhaya pose and the left hand made to rest upon her thigh (See Pl. CXXI); sometimes in the sculptures the right hand holds

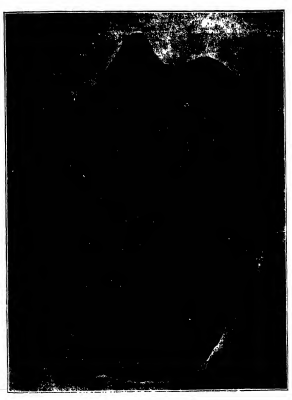
the nīlōtpala flower and the left hand rests upon the seat. (See Pl. CXXII and CXXIII.)

On the right of Jyēshṭhādēvi is the image of a bull-faced human being with two arms. In the right hand of this image there is a danda (stick), and a rope is held in the left hand. In the Pūrva-kāranāgama this being is declared to be the half-bovine son of the Dēvi. The right leg of this figure is hanging down, while the left one is made to rest upon the seat. The colour of the body is white, the Suprabhēdāgama saying that it is blood red. This image is decked with all ornaments; on its head is a kirīta, and it is clothed in silk garments

On the left of the Dēvi is a female figure, whom the Amsumadbhēdāgama calls Agnimatha. (?) She is a maiden with a pretty bosom and of youthful appearance. Clad in red clothes, adorned with all ornaments and with a karanda-makuta on her head, she is seated with her left leg hanging down and the right folded and made to rest on the seat. Her colour is jet black. In her right hand she holds a nīlotpala flower. The Pūrva-kāranāgama calls her the daughter of the Dēvi.

The emblem on the banner of Jyeshthadevi is the crow and her  $v\bar{a}hana$  is an ass.

When the ocean of milk was churned Jyeshths was born before Lakshmi, and no one wished



Jyështhadëvi: Stone: Madras Museum.

## PLATE CXXIII.



Jyēshtbadēvī Stone Xumbbakonam.

to marry her. The *rishi* Kapila took her for his wife and therefore she is known as Kapilapatni.

The side-images in the Jyeshthadevi group must come up as high as her shoulders.

In the old Tamil nighanțus the names of Jyēshṭhā are given as follows: Mugaḍi, Tauvai, Kaladi, Mūdēvi, the crow-bannered, the ass-rider, Kēṭṭai, the bad woman and Ēkavēṇi. Her weapon is said to be the sweeping broom.

There are two kinds of images of Jyeshtha, says the Vishnudharmottara, namely, the Rakta-Jyeshtha and Nila-Jyeshtha; both of them are seated figures having their feet touching the ground. They have each only one pair of hands. These forms of the goddess are to be praised and propitiated by heroes.

The Linga-purana has an interesting account of Jyështhëdëvi which is somewhat different from what has been given above. When the ocean of milk was churned to obtain the immortalising ambrosia for the gods,  $k\bar{a}lak\bar{u}ta-visha$ , the all-destroying cosmic poison, came out first from that ocean; then came Jyështhëdëvi. A Brëhmana rishi named Dussaha married her and was taking her home with him. He perceived in her on the way a peculiar trait which he was not able to comprehend. He noticed her closing her ears

wherever there was the singing of the praise of Vishnu or the uttering of the prayers offered to Siva, or any other good thing was being mentioned or done. Once upon a time he went with his wife to the forest for tapas, but the lady could not endure to see him so engaged, and consequently left him alone there and quietly returned home. The poor rishi had at last to promise to her that he would no longer engage himself in any virtuous acts, which were displeasing to her, before he could reside with her in his house. Just about that time Mārkandēva came there; and poor Dussaha then opened out to him his heart and explained to him the peculiar nature of his wife and asked him for advice as to what places he might visit without causing annoyance to his wife. He was advised

Mārkaṇḍēya that he might go with her to all places where inauspicious acts were being done or inauspicious words were being uttered; and gave a long list of acts of which the following are a few:—wherever there was quarrel between husband and wife in a household, Jyēshṭhādēvī might be taken there; she might also be taken to places of Bauddha and non-Vaidik forms of worship; again, she might be asked to take her place in houses where the elders enjoy pleasures, such as eating anything good, without first offering the good things to the children

to eat. After giving this advice, Markandeya departed. The rishi Dussaha then called his wife and told her that he was going to the Rasatalaloka to find out there a good place for them both to live in without anything to disturb them, and asked his wife to stay, till his return, in a place midway between his aframa and the pond near by, and was getting ready to start on his journey. Jyēshthādēvī asked the rishi how she was to sustain herself till he returned, and who would help her with the things she wanted; the rishi replied that women would offer her bali, which would be more than enough for her to feed herself satisfactorily. and added that she should not visit the houses of any of those women who offered her oblations. Promising to return as early as possible, the rishi went to the tank near his abode and plunged into it with a view to reach the lower world Rasatala, and never again returned. Ever since that time, this poor abandoned wife is said to have been wandering here and there and making the hills and the plains outside inhabited villages her abode from time to time. She once happened to meet Vishnu, whom she entreated to prescribe for her some avocation to while away the tedium of being all alone. He thereupon permitted her to go and live with those who offered worship to him exclusively, with a

distinct disregard in their hearts for Siva and the other gods. On leaving her after bestowing this boon he went on muttering the Rudramantra to safe-guard himself from the evil influence of Jyēshṭhā otherwise called Alakshmī. Vishņubhaktas and women must therefore offer oblations to Jyēshṭhādēvī.

An explanation of the worship of Jveshthadevi is found in the Saivagamas. The Siddhantasārāvali of Trilochana Śivāchārya and the commentary on it give what follows:-Parāśakti, in the form of Vāmā, is the author of the pancha-krityas, or the five acts called srishthi, sthiti, samhara, tirodhana and anugraha. She, therefore, assumes the eight forms representing the eight tattvas. They are. Vāmā as prithvīmayī, Jyēshthā as jalarūpinī. Raudri as agniyākārā, Kāli as vāyvākārā, Kalavikarani as ākāšarūpinī, Balavikarani as chandrarūpinī: Balapramathanī as sūryarūpā: her two other forms are -- Sarvabhūtadamani as ātmarūpā, and Manonmayi as Parāšakti. Now, Vāmā means a beautiful damsel. Although each of the five bhūtas or elements has its own peculiar characteristic quality when pure and unalloyed, still, it is conceived that, ordinarily, all the elements except ākāša are not unalloyed and therefore possess mixed characteristics. Among such alloyed elements prithvi, or the earth-element, is the most alloyed, and possesses the characteristic qualities of all the five elements; and hence Vāmā, the beautiful, is said to be presiding over prithvi. The manifestation of Śiva, or Murtiśvara, corresponding to his creative function (srishthi), is called Vāmadēva, as he is the lord of Vāmā.

Jyēshṭhā, who is jalamayī, is the representative of sthithi. The Mūrtiśvara of jala is Jyēshṭha, and he is the lord of Jyēshṭhādēvī. Raudri represents the śakti of the agni-tattva. The Mūrtiśvara of agni is Paśupati, who is no other than Rudra, the lord of Raudrī. Prāṇa is the property of time (kāla); hence Kālī is the śakti presiding over the element vāyu. The Mūrtiśvara of vāyutattva is Kāla, and he is the husband of Kālī.

The part kala in the name Kalavikarani, means a limb, and vikarani indicates absence. Hence Kalavikarani means 'free of limbs,' that is, undivided. Indivisibility is the characteristic feature of akāśa; therefore this goddess is made to represent akāśa-tattva. Her lord and corresponding Mūrtiśvara is Bhīma. He is Kalavikarana, and his consort is Kalavikarani.

That which augments strength is Balavikarani. Chandra (moon) is conceived to influence the production of *oshadhis* (medical herbs) which

#### HINDU ICONOGRAPHY.

give health and strength; therefore Balavikaranı represents the moon looked upon as a tattva. Her husband is Mahādēva.

Balapramathani means the destroyer of bala or strength. Sūrya (sun) is hot and enervating; hence this śakti represents the sun as a tattva. The Mūrtiśvara corresponding to this goddess is Ugra. He is the destroyer of all paśas or bonds.

The *sakti* that holds under control all the activities of all the souls is Sarva-bhūtadaman. She is *ātma-mūrti* and her Mūrtiśvara is Yajamāna.

Monōnmani is the *śakti* that unites aspiring souls with the Universal Lord, Śiva, after remeving from them their *mala* or dirt of sin. Her lord is Paraśiva.

Such is the explanation of the functions of these goddesses. The very large variety of the goddesses herein noticed cannot but be striking. Their number is indeed even more. Hindu theology and philosophy account for their variety and numerousness by endeavouring to evolve them as representative powers out of fundamental philosophical principles. But a student with the historical turn of mind cannot fail to see in the very numerousness and variety of these goddesses a striking proof of the gradual affiliation of non-Aryan deities of all sorts to the institutions of expanding Hinduism.



PLAN OF A VISHNU TEMPLE WITH SEVEN AVARAGES AND THE DISPOSITION OF THE PARIVARADEVATAS IN IT.



#### APPENDIX A.

A DESCRIPTION OF THE PLAN AND OF THE DISPOSITION OF PARIYARADEVATAS IN A VISHNU TEMPLE OF SEVEN AVARANAS.

According to the Vaikhanasagama, that temple of Vishnu which has only one avarana or circuit and contains the images of the central Vishnu, Vishvaksēna, Śrībhūta, Garuda, Chakra, Dhvaja, Sankha, and Mahabhūta is considered to be the most inferior (adhamadhama) one. If, in addition to the above mentioned deities, there be also the Vimanapalas and Lokapalas, it is said to belong to the Adhamamadhyama class of temples. A temple with a second avarana together with the images that are to be found in it, as also those of Havirakshaka, Pushparakshaka and Balirakshaka is classed as the adhamottama temple. If there be a third avarana with the necessary images in it. the temple is of the Madhyamādhama class. If. in addition to the above, there happens to be a fourth avarana with all the images in it, the temple is considered to be of the Madhyamamadhyama

#### HINDU ICONOGRAPHY.

class. The addition of the images of Kuhū, Anumiti. Java etc., and the Sapta-matrikas, makes it one of the madhyamottama variety. If the fifth avarana together with the images that are to be in it is added to the above, the temple becomes one of the uttamadhama class. The addition of a sixth avarana with all the images in it makes the temple one of the uttamamadhyama class. A temple with seven avaranas is an ideal temple and is said to be of the uttamottama class. The above classification is with respect to the number of avaranas or prakaras, found in a temple. There is another classification based upon the number of images found in the temple. A temple with Vishvaksēna, Garuda, Śribhūta. Nyaksha and Bhūtapitha, a group which goes by the name of pancha-parivara, is said to belong to the adhamādhama variety. The addition of Indra, and the other Lokapālas, Sūrya, Chakra and Sankha converts the temple into one of the adhamamadhyama class. If, further, the images of Vivasvān, Mitra, Kshattā, Dhvaja and Yūthādhips are found in it, the temple is said to belong to the adhamottama class. The addition of the images of Siddhi, Śrī, Havihpāla, Skanda, Vighnēśa the Sapta-mātrikās, Purusha, Jyēshthā, Bhārgava, and Brahma renders the temple into one of

#### PARIVARADEVATAS.

the madhuamadhama variety. The temple is of the madhyamamadhyama class if, with the images of the above mentioned deities, there are also those of Bhaskara, Angaraka, Durga, the seven Rohinis, Manda, Budha, Brihaspati and Purusha in the third avarana. If, in addition to those above mentioned, there are the images of Jveshtha, Sukra, Ganga, the Saptarishis, Brahma, Chandra, Rudra, the Asvins, Kapila, the five Bhūtas, and Sarasvati in the fourth avarana, the temple is of the madhyamottama variety. It is of the uttamadhama class if there are in addition to the images already mentioned those of Prithyl, Mitra, Nara, Dharma, Dhātrī, Svarapriyā, Pushpēśa, Vyāhriti, Dasra, Bhava, Manu and Mahāvīra. It will be considered a temple of the uttamamadhyama class if there are the Ekadasa Rudras and the Dvādaśa Ādityas also; and it would become a temple of the uttamottama class if there are further the images of Balirakshaka, the eight Vasus. Java etc. The Vaikhānasāgama also gives the number of archakas or the officiating priests and the paricharakas or the servants that are to be employed in each one of the above mentioned varieties of temples. For the uttamottama class of temple it is said that there should be twenty archakas and one hundred parisharakas. Excepting the famous

#### HINDU ICONOGRAPHY.

temple of Ranganātha in Śrīrangam there does not appear to be any other ancient temple in India with seven avaraņas. Before the time of Rāmānuja this temple followed the Vaikhānasāgama and therefore we find even to this day a number of small shrines in all the avaraņas, but after Rāmānuja introduced the Pāncharātrāgama in Śrīrangam, the images of the Śrīvaishṇava saints and āchāryas were set up along with the images of the deities already found in them. The plan of a Vishṇu temple having seven āvaraṇas with the names of the deities that are required to be consecrated in them is appended.

Besides the deities enumerated above a few others are also mentioned as being found in a uttamöttama temple in a place called the karmārchāsthāna in the second or the third āvaraṇa of the main temple where the utsava and other bēras or images are enshrined. This place itself appears to be surrounded by three āvaraṇas. In the first or the second āvaraṇa of the main temple, the water required for bathing the images should be kept in a room situated between the east and north-east facing the central shrine and guarded by Purusha. Near this place where the water is stored, the washed clothes required for draping the images should be dried, and the flowers required

#### PARIVARADEVATAS.

for making garlands should be stored, the latter being under the guardianship of Pushparakshaka and the former under Tvashta. The bed-room (Śayyādēśa or Palliyarai) for the utsava-bēra should be situated between the east and south-east of the first or the second avarana and should be guarded by Kaumodaki. The kitchen should occupy the south-east corner of the second or the third avarana; it should consist of four quarters (śālās); in the southern quarter known as the homasthana should be the nityagni-kunda required for the daily fire sacrifices (agni-kārya) which should be guarded by Balirakshaka. In the western quarter of the kitchen and on the north of its entrance should be stored rice and other articles required for cooking, under the guardianship of Chamunda. The ovens should occupy the whole length of the eastern quarter-from the north end to the south end. The guardian of this quarter named Havirakshaka should be set up here. Like the room where water is stored, the kitchen should also face the central shrine.

Round the neck of the dome of the vimana of the central shrine should be placed the four guardians of the vimana, namely, Nyaksha, Vivasvan, Mitra and Kshatta facing outwards. The gates should be guarded by three pairs of

#### HINDU ICONOGRAPHY.

dvāradēvas of whom Dhāta and Vidhāta facing the north and the south respectively should be situated on either door-posts of the central shrine. On the door-sill of the same gateway the deity named Bhuvanga should be conceived as lying with his head towards the south and the feet towards the north and facing upwards. officiating priests (archakas) should not cross Bhuvanga except when they enter the shrine on duty. On the lintel of the same gateway and directly above the door-sill occupied by Bhuvanga, the deity named Patanga should be conceived as facing downwards with his head towards the north and feet towards the south. Patira and Varuna are conceived as occupying the right and the left doors respectively of the same gateway.

In the accompanying plan of an ideal Vishnu temple, the letters N, E, S, and W stand for north, east, south and west respectively, the directions which the images are required to face. In the case of those images where nothing is mentioned about the directions which they should face, they are shown tentatively by the same letters, but enclosed in square brackets.

# AN ALPHABETICAL LIST OF THE PARIVARADEVATAS.

|              |         | Avara | na. |             |          | Avara | na. |
|--------------|---------|-------|-----|-------------|----------|-------|-----|
| Achyuta      |         |       | 1   | Chanda      | Out-side |       |     |
| Aditya       | • • •   |       | 7   | āvaraņa     |          |       |     |
| Adityas (the | twelve) | •••   | 5   | Chandrabha  |          |       | 6   |
| Agni         |         | 2, 4  | , 7 | Dandadhara  |          | •••   | 7   |
| Aksbahanta   | •••     |       | 7   | Dhanada     | •••      | •••   | 7   |
| Akshata      |         |       | 4   | Dhatri or M | ābakāli  | •••   | 8   |
| Angaraka     |         |       | 2   | Dhvaja      | •••      | •••   | 5   |
| Aniruddha    | •••     |       | 1   | Durgā       | •••      | •••   | 8   |
| Anumiti      | •••     | •••   | 5   | Ēkādaša Ru  | dras     | •••   | 5   |
| Abāpavatsas  | •••     | •••   | 7   | Gandbarvas  |          |       | 5   |
| Apsarasas    |         |       | 5   | Gangā       |          |       | 8   |
| Aryamā       | •••     |       | 7   | Garuda      |          |       | 2   |
| Asura        | •••     |       | 6   | Gavishtha   |          | •••   | 4   |
| Aśvins       | •••     | •••   | 5   | Guha        |          |       | 4   |
| Atharva      | •••     |       | 4   | Halēśa      |          |       | 6   |
| Balida       | •••     | •••   | 5   | Harini      | •••      |       | 4   |
| Brahmā       | •••     |       | 7   | Indra       |          | 2     | . 7 |
| Bribaspati   | •••     | •••   | 2   | Indraja     |          |       | 7   |
| Budba        | •••     |       | 2   | Iś.         | •••      | •••   | 7   |
| Chakra       | •••     |       | 8   | Isana       | •••      |       | 2   |
| Chakrachūdi  | •••     | •••   | 7   | Īsitātmā    | •••      |       | 2   |

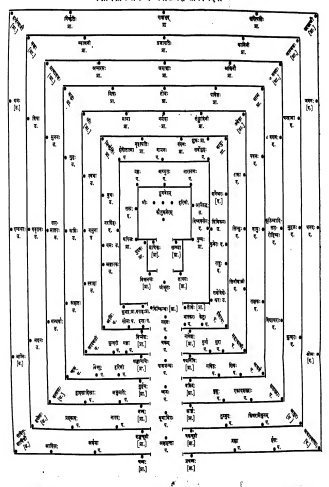
# HINDU ICONOGRAPHY.

|                     |           | Varat | 36.      |              |         | VBFRE | a. |
|---------------------|-----------|-------|----------|--------------|---------|-------|----|
| Jāmbava             |           |       | 6        | Prachanda    | Outside | the 7 | th |
| Javana              | •••       | •••   | 7        | āvaraņa      |         | •••   |    |
| Jaya and oth        | ers       | •••   | 5        | Prahlāda     | •••     |       | 6  |
| Jyështha            | •••       |       | 8        | Prajāpati    | •••     | •••   | 6  |
| Kamini              |           |       | 6        | Prāņa        | •••     | •••   | 5  |
| Kapila              |           |       | 1        | Punya        | •••     |       | 1  |
| Kētu                |           |       | 2        | Purusha      | •••     | •••   | 1  |
| Kinnaras (a         | pair of)  |       | 6        | Rāhu         |         | •••   | 2  |
| Kubēra              |           |       | 2        | Rākā         |         |       | 3  |
| Kuhū                | •••       |       | 5        | Ŗik          | •••     | •••   | 4  |
| Küthini and         | six other | Rat   | ni.      | Ŗitus (six)  | •••     | •••   | 6  |
| nis                 | 512 01201 |       | 5        | Rudra        | •••     | •••   | 7  |
| Madana              |           |       | 6        | Rudraja      | •••     | •••   | 7  |
|                     | Central   | GL-d  | •        | Sāma         | •••     | •••   | 4  |
| Manika<br>Maruts    |           |       | 110<br>5 | Samhlädinf   |         | •••   | 3  |
| Māvā                | • • •     | •••   | 3        | Śanaiśchara  | •••     |       | 2  |
| Mitra               | •••       | •••   | 4        | Sandhyâ      | Central | Shri  | De |
| Mudgala             | •••       | • •   | 6        | Śankhachudi  | i       |       | 7  |
| Munis               | •••       | •••   | 5        | Sapta-mātrik | cãs     |       | 5  |
|                     | •••       | •••   |          | Saritpati    | •••     | • • • | 7  |
| Nanda<br>Nārada     | •••       | •••   | 6        | Sarasvati or | Siddbi  |       | 3  |
| Narada<br>Narasimha | •••       | •••   | 6        | Śārnga       |         |       | 2  |
|                     | •••       | •••   | 2        | Sarvavidyēśv | aras    |       | 6  |
| Nārāyaņa<br>Narmadā | •••       | •••   | 8        | Sarvõdvaha   |         |       | 2  |
|                     | •••       |       | 1        | Satarudras   |         |       | 5  |
| Nirruti             | •••       |       | , 7      | Satya        |         |       | 1  |
| Pañobajanya         |           | •••   | 4        | Savitri      |         |       | 7  |
| Pāćabhṛit           | •••       | •••   | 7        | Savitra      |         |       | 7  |
| Pavana              | •••       | •••   | 4        |              | •••     | •••   | •  |
| Pavitra             | •••       | •••   | 4        | Sindhu       | •••     | •••   | 8  |

# PARIVARADEVATAS.

|            |         | Varad | ₽. |               |     | Avaran | a. |
|------------|---------|-------|----|---------------|-----|--------|----|
| Sinfvall   |         |       | 8  | Turhapa       |     |        | 5  |
| Siva       |         | •••   | 4  | <b>Vāmana</b> | ••• |        | 2  |
| Sõma       |         | 2,    | 7  | Varába        | ••• |        | 2  |
| Subhadra   | •••     |       | 2  | Varune        | ••• | •••    | 2  |
| Sukra      |         |       | 2  | Vacus (eight) | )   | •••    | 5  |
| Sunanda or | Sundara | •••   | 6  | Vatsaras      |     |        | 5  |
| Sundari    | •••     |       | 8  | Váyu          |     | 2,     | 4  |
| Surā       |         |       | 8  | Vidyādbaras   | ••• | •••    | 5  |
| Sûrya      | •••     |       | 2  | Vikhanasa     | ••• |        | 1  |
| Śri        | •••     | •••   | 8  | <b>V</b> ipa  | ••• | •••    | 6  |
| Śribhūta   | •••     | •••   | 1  | Visbņu        | ••• |        | 4  |
| Svadhā     |         |       | 8  | Vishvaksēna   |     |        | 1  |
| Svāhā      |         |       | 8  | Vyājanī       |     | •••    | 6  |
| Takshaka   |         | •••   | 4  | Yajña         | ••• |        | 1  |
| Tāpasa     |         | •••   | 1  | Yajus         | `   |        | 4  |
| Tirtha     |         |       | 2  | Yaksha        | ••• |        | 6  |
| Tōya       |         |       | 4  | Yama          |     | 2,     | 7  |
| Trivikrama |         | •••   | 2  | Yamuna        | ••• |        | 8  |
| Tumburu    | •••     |       | 6  | Yüthādhipa    | ••• |        | 8  |

# वैसानसागमोक्त वैष्णवालयसप्तावरणदेवाः।



# धुववेरम् ।

भय देवस्य देव्यादीनां वर्णवाहनकेत्वादीन्ध्याङ्यास्यानः । वर्णवाहनकेतुनामनक्षत्रपत्नीवीजाक्षरादीम् झात्वाचित् । अन्यधा वेदपुरा गृहीयः । देवः कत्युगे येतवर्णकेतायुगे क्वमाभो द्वापरे रक्ताभः कलौ स्थामामस्तर्वेषु स्थामवर्णो वा । सर्वेषां वर्णानां स्थामं मुख्यम् । तस्वाच्छ्यामवर्णः पीताम्बरधरः किरीटकेबूरप्रकम्बयद्वोपवीती श्रीवत्साङ्कश्चर्युजनसङ्घ्यक्रधरोऽभयकव्यवलम्बितहस्तो गक्कच्यज-वाहन ओङ्कारबीजः अवणजः पश्चशब्दरवो दक्षिणवामयोः श्रीसृति-सहितो विच्छं महाविच्छं सदाविच्छं सर्वव्यापिनमिति चतुर्गृर्तिमन्त्रैर-चयेत् । अथवा पश्चमूर्तिमन्त्रैरचंयेदिति केषित् ।

# प्रबमाबरणदेवाः ।

तत्त्राच्यां पुरुषः प्राक्षुखः वेतामः पीतवासाम्बतुर्भुज-रसङ्गणकपरस्तर्वामरणमृषितः श्रीमेदिनीन्यां संयुक्तः पुरुषः पुरुषास्तर्कः परमपुरुषं धर्ममयमिति ।

आग्नेय्यां कपिङः प्राङ्मुखः येतामोऽष्टहस्तो दक्षिणे चैकहस्तेन अभयप्रदः अन्यैश्वकासिहरूधरो वामे चैकहस्तेन कटिमवरूम्यान्यैश्व शङ्ख्यापंदण्डधरो रक्तवासा मकुटादिसर्वाभरणभूषितो गायत्री साबि-शौसंयुक्तः कपिङः कपिङं मुनिवरं छुद्धं वेदरूपिणमिति ।

दक्षिणे दक्षिणामुखोऽजनामो रक्ताम्बरधरश्रतुर्भुजरशङ्कचक-घरस्सर्वाभरणमूषितो घृतिपौष्णीम्यां सहितस्सत्यं सत्यात्मकं ज्ञानमयं संहारमयमिति ।

नैर्ऋत्यां पश्चिमाभिमुखस्तसचामीकरामश्चतुरशृङ्गो द्विशीर्षस्सस-हस्तरशङ्कचकाञ्यदर्वीलुक्सुवजुङ्गपथरिखपादो रक्तवस्त्रधरस्सर्वाभरण-भूषितो दक्षिणवामयोस्स्वाहास्वधायुक्तो यहो यहं सर्वदेवमयं पुण्यं ऋतुमिति ।

पश्चिमे पश्चिमानिमुखश्चतुर्भुजस्सर्वाभरणशूषितः कनकामः इयामाम्बरघरः पवित्रीक्षोणीम्यां युक्तोऽच्युतोऽच्युतमपरिमितैश्वर्यं श्रीपतिमिति ।

बायम्ये पश्चिमामिमुखस्स्फिटिकामश्स्यामाम्बर्धरोऽभयवरदहस्तः श्रीवस्साङ्कस्सर्वाभरणभूवितः कमकावनीम्यां युक्तो नारायणो नारायणं जगकायं देवदेवं त्रयीमयमिति ।

<sup>🕽</sup> पाश्चेति पाठान्तरम् । 🕆 एतदावर्शान्तरे न ।

उत्तरे चोत्तरामिमुखः प्रवाकामी नवससप्रवक्तणान्वितानन्तो-स्सङ्गे भासीनः पुष्पाम्बरधरस्सर्वाभरणमूषितश्चतुर्मुजस्त्रङ्गवक्तधरः प्रमोदायिनीमहीयुक्तोऽनिरुद्धोऽनिरुद्धं महान्तं वैराग्यं सर्वतेजोमय-मिति ।

ऐशान्या प्राक्मुखस्तरुणादित्यसङ्गाशश्रद्धांजः शङ्कचक्रधरः श्रीवत्सवश्चास्पर्वामरणसंयुक्तः वेतवक्रोत्तरीयोपवीती दक्षिणवामयो-रिन्दिराधरणीम्यां युक्तः पुण्यः पुण्यं पुण्यात्मकं पुण्यमूर्ति पुण्यदा-यिनमिति ।

# द्वितीयावरणदेवाः ।

द्वितीयावरणे प्राच्यां वराहः प्राक्सुखक्त्यामामधातुर्भुजक्षाङ्क-चक्रघरस्सर्वाभरणभूषितो रक्ताम्बरो वराहाननः श्रीभूमिन्यां सहितो वराहो वराहं वरदं भूमिसन्धारणं वज्रदंधूमिति ।

आप्नेय्यां प्राक्मुख इन्दीवरामे। हेमान्वरधरश्चतुर्भुजस्यकुचक-धरस्सर्वाभरणसंयुक्तः कमछावनीम्यां युक्तस्सुभद्रस्तुभद्रं सुमुखं सुखप्रदं सुखदर्शनमिति ।

दक्षिणे दक्षिणाभिमुखो नारसिंहः श्वेतामो रक्तनस्त्रपरस्तुर्भुज-श्वाहन्त्रकारोऽभयकव्यनकम्बतहस्तस्सिहाननः श्रीमूमिसहितो नार-सिंहो नारसिंहं तपोनायं महाविच्छां महावकमिति ।

नैर्क्तवां पश्चिमामिमुखो हेमामः श्यामाम्बरघरस्रतुर्भुजः शक्चकथरः किरीटाचामरणान्वितः पद्मास्पिराम्यां युक्त ईशिताला ईशितालेशं वरदं सर्वेशं ईशितालानमिति ।

पश्चिमे पश्चिमाभिमुखो वामनो ब्रह्मचारी बकुछफछामो दि-मुजक्छत्रदण्डधरस्समेखछः कौपीनवासास्सोपवीतक्रच्णाजिनधरः पवि-श्रपाणिर्वामनो वामनं वरदं काक्स्यपमदितिप्रियमिति ।

वायन्ये पश्चिमाभिमुखो नीखामः पीताम्बरघरो छक्ष्मीघरणीम्यां युक्तस्सर्वोद्वहस्सर्वेशं सर्वोघारं सर्वेश्चं सर्वोद्वहमिति ।

उत्तरे चोत्तराभिमुखिखिषिकमः स्यामामश्चतुर्मुजः शक्क्षचक्रधरः पीताम्बरधरो हारादिभूषितस्सुस्थितवामपादो छ्छाटान्तोद्धृतदक्षिण-पाद उद्भृतपादे प्रसारितदक्षिणहस्तः कव्यव्छम्बितवामहस्तिख्क-विक्रमिखिविकमं क्रिजेकेशं सर्वाधारं वैकुण्ठमिति ।

ऐशान्यां प्राङ्मुखो रक्ताभरस्यामान्वरधरः कनकाश्यामान्यां सहितस्सर्वविदेश्वरस्सर्वविदेश्वरं पुण्यं द्यदं ज्ञानमिति ।

पुरुषादीनामनुक्तं सर्वे विष्णोरिवेति विद्वायते ।

# वृतीयावरणदेवाः ।

तृतीयावरणे प्राच्यां स्थामामोऽन्तर्भुखो जपाम्बरवरो ज्येष्ठजो द्विभुजो इतकुविशदक्षिणहस्तः कव्यवकम्बितवामहस्तः किरीटाचा-

# परिवारवेनदाः ।

भरणान्त्रितो मेथनादरचे वेणुष्यजो गखनाइनस्यचीपतिर्जकारवीज इन्द्रं शचीपति पुरुद्दुतं पुरन्दरमिति ।

आग्नेय्यां विद्वजातः किञ्चकपुष्पसदशस्त्राक्तिपाणिः कुण्ड-लाङ्गदहारस्ञ्चकपिञ्छान्बरधरः कपिष्वजोऽजवाहनस्त्वाहास्वधापति-रकारबीजस्सर्वदेवमुख आसीनोऽग्निरप्रिं जातवेदसं पावकं द्वताशन-मिति ।

याम्ये स्यामामो रक्तवस्त्रभरो गदी म्याळम्बजो महिषवाहनो भरणीजो यकारबीजरञ्जकाङ्गीशो घण्टानादरवो यमो यमं धर्मराजं प्रेतेशं मध्यस्थमिति ।

नैर्ज्ञत्यां नीळामो रक्ताम्बरस्यूळी मौमिकाङ्येमवाहनः\*
क्रकलासम्बजो मूळजस्समोहिनीपतिः पकारबीजः पर्णरवो निर्ज्जति[र्\*]रम्भाषिपतिनीळं निर्ज्जति सर्वरक्षोऽिषपतिमिति ।

वारुण्यां नीलवर्णों रक्तवस्त्रघरः पाशी सिंहष्यजो वारुणअस्तु-प्रतीकेभवाहनोःऽज्ञनापतिर्वकारबीजो दर्दुरत्वो वरुणो वरुणं प्रचेतसं रक्तान्वरचरं यादस्यतिमिति ।

<sup>&</sup>quot; 'भौतिकास्यो नरवाइन' इति पाठान्तरम् । व्यानशुक्तावस्यामस्य श्री भौतिकेमवइनलञ्जूकम् † 'कनरव' इति पाठान्तरम् । व्यानशुक्तावस्यां पनववाक्तसमुक्तम् । 1 ई हमतीको नकरवाइन' इति पाठान्तरम् ।

वायव्ये कनकामस्तिताम्बरघरो प्रगवाहनो वायुजो वेणु-व्यवः कुमुद्रतीपतिर्दण्ड प्रयकाराक्षरवीज्ञ्शक्करवो वायुर्जवनं मूतास्मकं वायुमुदानमिति ।

उत्तरे सितवर्णः स्थामाम्बर्धरो दण्डी पुष्पकवाहनः क्रकला-सम्बजः ककारबीजो यवनलापतिर्धनिष्ठजो यृदङ्गरवः कुबेरः कुबेरं धन्यं पौकस्त्यं यक्षराजमिति ।

ऐशान्यां पाटलामस्सिताम्बरो वृषष्वजवाहनो जटामौलिश्चतु-र्शुजास्त्रिनेत्रश्र्र्लपाणिश्शकारबीज आर्द्राजः पार्वेतीशो डमरुकम्बनि-रीशान ईशानमीश्वरं देवं मवमिति ।

इन्द्रादयोऽष्टाबम्यन्तरमुखा: । एतेष्वनिरुद्धं क्षिविक्रमं वामनं च विना ध्रुवे स्थिते स्थितानासीने त्वासीनाञ्छयने यानके च तत्तत्कौतुकवद् प्यायक्तर्चयेत् ।

# देव्यौ ।

देवस्य दक्षिणे रुक्मामा श्रीमाम्बरधरा पद्महस्ता विश्वजा कस्यावन्ध्रघनस्तनी छ्छाटोपरि पुष्पचूढान्विता मकुटहारादिसर्वामरण-संयुक्ता श्रीवस्तादिबीजोत्तरस्ता्स्गुनीजा मणिष्यानिरवा श्रीः श्रियं इति पवित्रौ प्रमोदायिनीमिति ।

<sup>\*</sup> सातीसंगिततं भानमुकानस्यामुकम् ।

नाने स्यामामा रक्तान्नरभरा रक्तोत्परूपरा मकुटादिसर्नाभरण-संयुक्ता नैशाखरेनतींजा स्वस्मीपूर्वाक्षराभिपा शङ्करना सूर्दरिणी पौच्णी क्षोणी महीमिति ।

पुक्वा(चा)दिदेवीनां श्रीमूम्योरि[वे\*]ति विद्वायते ।

# कर्माचीस्थानवेषाः ।

कर्मार्चास्थाने पीठोपरि प्राच्यां प्राकृमुखस्मुमद्रः पूर्ववत् ।

भाग्नेप्यां प्राक्मुखस्त्वर्णवर्णः पीताम्बरस्तकलाविश्वाम्यां युक्त-स्तर्वस्तर्वे विश्वं सर्वोधारं सर्वेशमिति ।

दक्षिणे दक्षिणामुखो हयात्मकः श्वेताभः पीतवासा ह्यानन इळाविश्वाम्यां सहितो ह्यात्मकं देवेशं सर्वानन्दं सनातनमिति ।

नैर्भात्यां पश्चिमामिमुखस्सितवर्णस्त्यामाम्बरघरसञ्जदाविमळान्यां युक्तस्तुखावहस्तुखावहं सुमुखं सुरेशं सुरप्रियमिति ।

पश्चिमे पश्चिमामिमुखो रामदेवः कनकामो नीकाम्बरधर-धक्तशङ्कपरश्चुषरी त्राझीविजयाम्यां सहितो रामदेवो रामदेवं महाबछं महामद्रं परश्चपाणिनमिति ।

वावन्ते पश्चिमाभितुषः किंग्रुकपुण्यामस्तितान्तरभरसपुम-शासुमुखीन्यां कुक्तसंबद्दसंबदं सर्वतेजोमयमानन्तं सर्वकपिणमिति ।

उत्तरे चोत्तरामिमुखः पुण्यः पूर्ववत् ।

ऐशान्यां प्राक्सुखोअग्निवर्णस्सिताम्बरधरस्तुमताजननीम्यां युक्त-स्तुवहस्तुवहं सुकतं विज्ञानं देवमयमिति ।

सुमदादीनामनुक्तं विच्णोरिवेति विद्यायते ।

द्वितीयावरणे गजवाहनः येतामस्त्रुवष्यजो मित्रेशो मित्रः, रक्वाहनोऽमिवर्णो जुङ्कष्यजस्सतीशोऽतिः, गजवाहनः कनकाभस्सवा-रिकल्शष्यजञ्जुभेश्वरिशवः, हयवाहनः प्रवालामो वेदष्यजञ्जुदेशो विश्वः, सर्वे रक्ताम्बरधरा भेरीरवा रोहिणीजाता नामाधश्वरबीजाश्वे-तान्यीठान्ते प्रागादिबहिर्भुखानचेयेत् ।

हेमामस्सनातनः कुन्तामस्सनन्तनो गुजामस्सनकुमारस्फिटि-क[[म\*] स्सनकश्च, सर्वे श्यामाम्बरधराः पद्मवाहनाः कूर्चष्वजा ब्रह्मचा-रिणो नामाद्यक्षरबीजाः पुष्यजाश्शङ्करवाश्च । एतानाग्नेयादिषु कोणेषु बहिर्मुखानर्चयेत् ।

मित्रं छोकहितं विश्वासकं कविवरं, अति त्रिधागतिं तृतीया-स्मकं वेदस्तिं, शिवं मुनिवरं छुद्धं सुखोत्तरं, विश्वं भृतनायकं जगदीक्षणं सर्वमातृकं, सनातनं मुनीन्त्रं वदासम्भवं निष्ठानकं, सनन्तनं गुदं सर्वपूज्यं मन्त्रहं, सनत्कुमारं ज्योतिरीशं निक्द्रेगमकोषं, सनकं नियन्तारं धर्मकं धर्मवेदितस्मिति ।

तृतीयावरंणे चेन्द्रादीन्पूर्ववत् ।

दक्किणे त्रियं बामे हरिणी च पूर्ववत् ।

दक्षिणे भिचिपार्थे रुक्माभी इंसवाइनः कमण्डल्ल्यजोडिन-जिज्जातस्सावित्रीपतिरुकारबीजो बेदरबो ब्रह्माणं प्रजापति पितामइं हिरण्यगर्भमिति । सुवर्णाभी ब्रह्मचारी रक्ताम्बरघरः पद्मवाइनः क्र्वंथ्यजश्शङ्करवो रोहिणीसहितो मकारबीजो मार्कण्डेयं पुण्यं पुराणममितमिति ।

बामे मिलिपार्थे सेतामो स्याप्तवर्मान्वरघरः परश्चमृगघर-अतुर्भुजो दृष्यजवाहनो उमरकष्वनिर्मकारबीज आर्द्राज उमापतिर्ग-क्राघरो गङ्गाघरं दृषभवाहनमप्टमूर्तिमुमापतिमिति । अप्रिवर्णस्ञुक्काम्बर-घरः पद्मवाहनः कमण्डलुष्वजो रोहिणीजस्शङ्करवो नामाद्मक्षरबीजः स्यातीशः पद्मापितरं धातृनाणं स्यातीशं सुगुमिति ।

# द्वारवेवाः ।

दक्षिणे गन्धर्वस्थाने बेणुवर्णामः पुष्पकेतुस्सन्धिनीश उदक्मुखी धाता । समे गन्धर्वस्थाने शुक्तपत्रामो गजवाइनस्सर्पष्पज ऊर्ष्येशो दक्षिणामुखो विभाता । द्वारे दक्षिणशिरा उत्तरपाद ऊर्ष्यमुखो नीछ-इणों क्रथमबाइनोऽप्रिकेतुः प्रीतीशो स्रतिः । यूजकादिमिरर्वनाकाळ-

दन्यत्र न छक्यः । उपिर शिरस्त्याने पूजयेत् । तहुपिर श्वक्रामस्तु-रङ्गवाहनोऽभ्यकेतुर्मरणीज उदिन्छरा अधोमुखः पतङ्गः। हारदक्षिण-मागे स्वर्णामो गजवाहनो वृषध्वजो बलेशः पितरः। वामे सुवर्णामो रथवाहनशङ्ख्याजो धरणीशो वरुणः। एते नामायकारबीजाशशङ्करवा आश्वयुजादिहस्तजाश्च (!)। धातारं डम्मिनं सनिलं गदाबहं, विधातारं कीनाशस्मुरण्डं न्यकं, भृति सुवङ्गसुस्तः पीठं, पतङ्गसुस्करमपदानं कपरिंनं, पितरं बलिदं मध्यगं बहुरं, वरुणं तेजिनं दंसिनमिति वहेतान्कपाटं यत्रास्ति तकार्चयेत्।

# विमानपाखाः ।

आलयस्य बहि:पार्श्वे प्राग्दारमध्ये प्राक्सुखो दूर्वाङ्करवर्णो हेमाम्बरघरः प्रइसीशो दण्डपाणिक्स्येनध्यजवाहनो रोहिणीजो नामा-पक्षरबीजो न्यस्यं दधीत्यकं पीयरमार्यकमिति ।

दक्षिणे दक्षिणाभिमुखो रक्तवर्णस्तिताम्बरधर उस्सायिनीपति-र्दण्डचरो भिण्डिपाल्थ्यजो हयवाहनो मघोद्भवस्सुवध्यानिर्विधाय[क्षर\*] बीजो विवस्वान्त्रवस्वन्तं भरतं विश्वकर्माणं मरीचिमन्तमिति।

पश्चिमे पश्चिमामुखस्करकाण्डणनिः पुष्पान्वरणरः कपोत्त-बाहनो सूमकेंतुई छात्रुको बहुप्रजामायो विशासको मेकरको माना-बाहरवीको मित्रो निश्चमित्ररं राजिय्यन्तं स्थणकमिति ।

# परिवारवेषताः ।

उत्तरे चौत्तराभिमुखी हैवाभः पुष्पान्वरवरो सुगवाहनो महिचन्यजो मूळजो दण्डपाणिर्वाणीपतिर्वेदरवः श्रता श्रतारं महीवरं उन्होंडं शेविधिति ।

## द्वारपाछाः ।

प्रथमद्वारदिक्षणे न्यतवर्णश्चाक्काम्बरधरस्त्रुवध्वजो गजबाहनौ रोहिणीजस्सन्ध्यानायश्चक्कुरवो यन्त्रिकायुषो मकारबीजो मणिको मणिकं महाबङं विमङं द्वारपाङकमिति ।

वामे तस्य पत्नी कनकामा सितान्वरघरा पुष्पहस्ता सौन्यजा ञ्चकत्वररवा सकारवीजा सन्व्या सन्व्यां प्रमावती ज्योतीरूपां इडड-तामिति ।

मुखमण्डपद्वारदक्षिणे स्फिटिकामो हेमाम्बरी क्ववाहनः कुन्नम्बजी विधिजो दिन्येशो नामायक्षरवीजो दण्डपाणिश्वतुर्भुजो वेदरवो विख-नसो (१) विखनसं तपोयुक्तं सिद्धिदं सर्वदर्शनमिति ।

वामे क्ववाहनः क्विष्वजस्ताराषश्चरवीजस्तिश्वनीशो वेदरवो दण्डधरो द्विश्वजः पुष्यसम्भवस्तापसस्तापसं सन्विराजं सर्वदौष-विवर्जितं सङ्काश्वमेधिनमिति ।

प्रथमानरपदारदक्षिणेऽप्रिनर्णस्त्रकाम्बरसरः कूर्मनाइनस्सर-ष्णजस्तम्मोडिर्नापतिर्मागपक्षरनीजः प्रोष्ठपाळातो दण्डपाणिस्सिहरसः क्रिक्टियः क्रिक्टियं बहुमर्दनं बहुमर्दनं इडमतमिति ।

नामे सेतामो रक्ताम्नरघरः कूर्मवाहनश्शरम्बजो विशोका-पतिर्वेणुदण्डायुजस्तीर्याधक्षरबीज आर्द्राजो मेघरवस्तीर्यस्तीर्यमुद्धाहकं सर्वयोग्यमुदावहमिति ।

दितीयावरणे द्वारदक्षिणे चोत्तराभिमुखः प्रवालाम एकदन्तः कण्ठादुर्धं गजाकारो वामनः कुशष्वजो वेणुकद्भृतवाहनश्शृक्ष्य-व्यतुर्भुजः पाशद्देतिः कदलीफलहस्त आर्द्वापतिः श्रविष्ठजो वक्रतुण्डो वक्रतुण्डोमकदंष्ट्रं विकटं विनायकमिति ।

उत्तरे शक्क्कणों नीलाम्बरः किरीटी सिंहासने समासीवो द्विमुजो जवनपति\*स्सर्पभ्वजो हस्तताल्यवरशेषाद्यक्षरबीजो मकरम्बज बाह्नो नवभिस्ससभिः पश्चभिर्वा पृष्ठोद्गतैः फणैस्समाच्छादितमौलि-र्नागराजो नागराजं सहस्रशीर्षमनन्तं शेषमिति ।

तृतीयद्वारदक्षिणे शङ्काभो नीलम्बरो भूताकारश्चुदापतिः-पद्मध्वजवाहनो हस्ताम्यां शङ्कं दघानो वारुणश्शङ्करवश्चशद्विवीजः शङ्कानिषिश्शङ्कृतिषिवरं धनदं मौक्तिकोद्भवमिति ।

वाने रक्तामो जपाम्बरधरो विश्वदेशो हस्ताम्यां पद्मं दधानः पद्माध्यजवाहनः प्रोष्ठपाजातस्सिहनादरवः पद्माद्यक्षरवीजः पद्मनिषिः पद्मनिषिं रक्ताक्रं भूतनायक्षिति ।

**<sup>&</sup>quot;बरवतीपतिरिति पाठान्तरम्। अवीपतिरिति स्थानशुकावस्या** 

चतुर्यांवरणे द्वारदाक्षिणे रक्ताभः येताम्बरवरी नागचूडिकमस्तक उदेश्यकरो व्याववाहनस्सर्यम्बजो भामिनीशस्तुरक्षवाहनोऽहिष्यजो मेरी-रवस्तुकारवीजो हस्तजस्तुईणस्तुईणं दैसराजं विष्णुभक्तं गदावर-मिति ।

वामे श्यामामी रक्ताम्बरघरी नागवृत्तिकाससक उदेश्यकरस्यु-धापतिर्म्याक्रवाहनस्सर्पण्यजो झक्करीरवो इस्तजो वस्यादिवीको विक्यो दैतेयं महीवीयँ विक्दं शुक्रपाणिनमिति ।

पश्चमावरणद्वारदक्षिणे रक्ताभो नीखाम्बरधरिकारसि खङ्गधरो बायुबाहनोऽनळप्बजो घोररवस्स्वातिजो बळेशः खकारबीजो नन्दको नन्दकं खङ्गं पापहरं दैव्यनाशनभिति ।

नामे पञ्चनर्णेर्युक्तं श्वेताम्बरं नपुंसकं शिरिस चापघरं मेचनाहनं शरष्यजं महानादरवं विशाखजं शकारबीजं शार्क्षं शार्क्षं धर्जुवरं शत्रु-हन्तारं वरायुधमिति ।

वष्ठावरणहारदक्षिणे वेतामी नीख्वासास्थिरति शङ्क्षभूदण्डा-युषी नन्देशी रोहिणीजी वियद्गतिष्वजी इंसवाइनः कर्णशब्दरवी नामायक्षरवीजश्शङ्कपूढी शङ्कष्ट्यदेनं कृश्चदण्डं वेतामं बोरक्पिण-निति ।

<sup>। &#</sup>x27;द्वहिबस्तुहिब'मिति पाठान्तरम् ।

वामे रक्तामः सेताम्बर्धरिशरित चक्रस्ट्रिण्डपाश्चम्भेषनाद-रवो चूमकेतुस्तुष्टीशः प्रष्टत्तवाहनश्वकारबीजश्वक्रयूडी चक्रवृडिनं महानादमुदप्रक्षं भयानकमिति ।

सप्तमावरणे द्वारदक्षिणे हेमाओ रक्तवकाधरअतुर्धुज उद्देश्य-दण्डधरो दक्षिणहस्ते अपसञ्यकव्यवलम्बितवामहस्त उप्रवेगसमन्वितो दंध्म्भ्यां युक्तः किंचिद् द्वारं समीक्ष्य स्थितः प्रियापतिस्तिह्वाहनो मेघरवो धूमकेतुर्म्लोज्जवो नामाधक्षरबीजअण्डअण्डमुप्रं मयानकं द्वारपालकमिति।

वामे स्थामाभः श्वेताम्बरघरस्सुमुखीपतिरन्यसर्वे चण्डवत् , प्रचण्डः प्रचण्डं भीमं घोररूपं द्वाराधिपतिमिति ।

# विष्वक्सेनः ।

उदस्प्राकारपार्थे विमानपार्थे वा कुबेरेसाबुद्धार्मध्ये दक्षिणामु-खस्सिहासने समासीनोऽग्निवर्णः पीतवासाखन्नर्गुज्यसम्बन्धस्यःऽभय-कव्यवक्रिन्वतहस्तः श्रीवस्यं ब्रह्मसूत्रं विना हरिरिव भूषणैर्युक्तोऽथवा हिशुकः पुष्पपाणिक्सक्तिदण्डयद्वा जयापतिः शृक्केतुः पुष्परथवाहनः पूर्वावाद्वीद्ववः पुष्परवो विद्यादिवीको विष्यक्सेनो विष्यक्सेनं सान्तं हरमिति ।

# **जाडवासिग्रुसरेवाः** ।

प्रथमानरणस्य त्रिमागाद् द्विभागे सोपानमध्ये ना नेतामो रक्ताम्बरघरो बहिर्मुखो ब्रह्मचारी दण्डायुधस्सिद्दध्यजनाहनः फास्गुन-हरिणीजातः कुम्भज्ञन्दरवो भूतायक्षरबीजः बीमूतः बीमूतं नेतवर्णं वैच्यानं मुखपाछिनमिति ।

द्वितीयावरणे हाटकामश्चुकपिन्छान्वरघरो शक्करीमेखळा-युक्तः किङ्किणीजाळयुतस्सर्वाभरणभूषित उपर्युपरिष्छ्ञ्जामिर्वन्धूकनि-मामिश्च्डाभिस्तिस्भिर्युक्तश्च्यामळिख्नशीर्षस्यमुखभुजगेन इतण्ड्य-वीरः किरीटवान्यव्यवर्णमिश्रितमुजगाम्यां युक्तश्च्य्येमयपश्चद्वययुतो गुज्जामनेत्रो इदयेऽज्ञळिसंयुक्तोऽमयदो वा द्विमुजस्यास्युद्धवश्च्याच्यो विशोकेशो वायुवाहनस्तुण्डायुषः पक्षाघातरवो गणायश्चरवीजो गरुडो ग रुडं पश्चिराजं सुपर्णं खगाविपतिमिति ।

तापूर्वे चक्रोऽङ्गारवर्णो रक्ताम्बरविश्वरसि चक्रमृखुडिकेशो भूमकोतु: प्रश्चवाहनस्तर्जनीरवश्वकारवीजोऽनळस्युदर्शनं चक्रं सहस्र-विकचमनपायिनमिति ।

तत्त्र्वे पाक्षजन्यो हुग्यामो रक्षमञ्जयरो मृताङ्गतिश्चरासे शङ्क्यदिपद्रतिष्यजो वियद्गाताञ्जयो इंस्काहनः कर्णकाव्दरवे वास-

णीपतिश्राकारबीजोऽनष्टजश्राङ्घः पश्चजन्यं शङ्कमन्युजं विच्यु-प्रियमिति ।

तत्व्र्वे हाटकामश्च्यक्वपिञ्छान्बर ऊर्णकेशस्त्रङ्कतुर्वायुवाहन-स्सिहरवस्स्वातीजातो जकारवीजो जयप्रियापतिर्द्विमुजः पद्यधर बासने दक्षिणं पादं प्रसार्य वाममाकुञ्च्यासीनस्सर्पयुक्तो हृदयेऽ-ब्राब्टिसंयुक्तो ष्वजो जयमस्युष्क्रितं धन्यं ध्वजमिति ।

तस्पूर्वे यूथाधिपस्य पीठे बहिर्मुखः श्वेतामो रक्तवस्त्रघरो भूताकारो दिमुजो दण्डधरो भूतकेतुर्महाचातकवाहनो विरजेशो गतिशब्दरव: अविष्ठजो भूतादक्षरो महाभूतो यूथाधिपति नित्यमुप्रं महाभूतमिति ।

तत्र्वे पीठे पाकोर्जुनो रक्मामः पद्मनेत्रः कृष्णकुवितमूर्ष्यजो भूताकारः कृष्णवद्मधरः कुम्मोदरो द्विभुजो दण्डहस्तोऽश्विनीजात-स्सिहनादरवस्सिहष्यजवाहनो भूतायक्षरबीजस्सुमुखीपतिर्विष्णुभूतः पाकोर्जुनं पाशहस्तमक्षहन्तं (१) विष्णुभृतमिति ।

एतेऽनपायिन एतेषु श्रीभूतगरुडौ प्रासादपार्थे चक्रशङ्कृष्य-जयुषाधिपपाकोर्ज्जनान्बिकपीठपार्थे संयोज्याचियेदिति केचित् ।

प्रथमानरणे दितीये वा पूर्ववदिन्द्रादीनचैयेत् । प्रागादिद्वार-दक्षिणपान्ये तक्किशीकानन्यचैयेत् ।

#### परिवादवेषकाः ।

# द्वित्रीयायरणदेवान्तराज्यविदेवाः ।

द्वितीयानरणे प्राग्दाराहुत्तरे पश्चिमामिमुखो रच्चर्णरहुद्धमन्दरे। द्विग्रजः पद्महस्तस्तताश्ववाहनो हयन्त्रजो रेणुकासुवर्षकापिः स्वकार-बीजोऽभ्यिषोवरवस्सहस्रकिरणे। मण्डकावृतमौक्षिः स्रावणे मासि हस्तज आदिस्य आदिस्यं मास्करं सूर्यं मार्तण्डं विवस्वन्तमिति ।

दिगीशस्य दक्षिणे पश्चिमाभिमुखः श्वेतामो रक्ताम्बरो हिम्रुख इतुचापस्नमण्डलाहतमौलिहिरण्मपाद्यश्ववाहनः कुळीरज्वजो इंसरवो रोहिणीपतिस्सकारबीजश्वमदो वसिष्ठं सोमं यहाङ्गमिन्दुं जन्द्रमिति ।

दक्षिणे दिगीशस्य पूर्वे चोत्तराभिमुखो बन्ध्र्कवर्णो नीकाम्बर-धररशक्तिपाणिश्शरभष्यजरञ्जकंबुषापतिरिधनीजातोऽध्ववाद्दनस्थाद्धरवो नामाचक्षरवीजोऽङ्गारकोऽङ्गारकं वक्षं रक्षं धराष्ट्रतमिति।

तस्य पश्चिमे चोत्तराभिमुखः स्यामवर्णो रक्तान्वरो द्विभुजो रथवाहनस्सिहम्बजस्शक्करवो नामाधश्वरबीजस्सुशीलापतिः अविष्ठजो बुजो बुजं स्यामं सौम्यं श्रविष्ठजमिति ।

पिनि दिगीशस्य दक्षिणे प्राक्युवः पीतामस्यामान्वरभरो दर्भहस्तः प्रतिकुदः क्ष्णाजिनवरः कुत्रण्यो इंसवाहमस्तिष्य-वातस्तारापतिर्मामाक्ष्यकृत्वोजो बृहस्यतिः पीतवर्णं गुवं तैष्यं बृहस्यति-मिति ।

तस्योत्तरे प्राक्तुस्तो रजतवर्णी वस्कळाम्बरोऽविनजदाधरो मेषवाहनस्तुवध्यको रोहिणीजो नामाद्यक्षरबीजस्तुमदापतिश्शङ्ख-रवश्चक्रस्शुकं मार्गवं कान्यं परिसर्पणमिति ।

उत्तरे दिगीशस्य पश्चिमे दक्षिणामुखोऽक्रनामो द्विमुजः कुश्चनीराम्बरघरो रेवतीजः कुमुदापतिर्वराहम्बजवाहनश्शक्वरवो नामा-चक्षरबीजो मम्दस्सूर्यपुत्रं मन्दं रेवत्यं शनैक्षरमिति ।

तत्माच्यां दक्षिणामुखः श्यामाभो जपाम्बरधरो द्विमुँजो नाग-चूबिकमस्तकः पाशायुधो मण्डलावृतमौलिस्सर्पध्वजवाहन आस्त्रेषजो जरापतिनीमाधस्त्रवीजो राहुराहुं दैतेयमुरगेशं प्राहकामिति ।

प्राच्यां पश्चिमाभिमुखो घूजवर्णः श्वेताम्बरधरो नागेशोऽ-न्यस्सर्वे राहोरिव केतुं कृष्णं रौद्रं प्रकाशिनमिति । यहिन्द्वारं तहिन्द्वरपार्थे समर्चयेत्।

# वतीयावरणवेवाः ।

तृतीयावरणे प्राच्यां प्राग्धाराहिक्षणे पश्चिमामिसुखी द्विसुज -पौतान्वरा नेतामा कृष्णकुषितमूर्षेजा इदयेऽक्राठिसंयुक्ता रेवतीजाता गकारबीचा कूर्यव्यवदाहना शङ्करवा गृङ्गा गङ्गा निवनी जाहवीं कोकमावनीमिति ।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखा स्थानवर्णा रक्तवक्षघरा पीनस्तना इच्चकुचितमूर्वजा द्विमुजा पुष्पहस्ता परपुष्ठरवा मस्यवाहनकेतुका मूळजा नामायक्षरबीजा यमुना यमुनो स्फाटिको नदीवरो पावनी-मिति ।

पियमे प्राक्मुखा रक्तामा येतवद्मा सुखासीना द्विमुजा पुष्प-माळाधरा कूर्मध्यजवाहना जळजकुरुकुटरवायिनीजाता नामायक्षर-बीजा [नर्मूदा\*] नर्मदां नदीरूपां विद्युद्ग्पां विद्याळामीति ।

उत्तरे दक्षिणामुखा कृष्णयेतामा पुष्पवक्षधरा पद्महस्ता हिमुजोबद्धकेशी पौष्णजा जल्योषरवा मकरस्यजवाहना सिता-[ग्र#] श्वरवीजा सिन्धुरिसन्धुं नदीवरां मृद्धम्नां साधनामिति ।

प्रारद्वारोत्तरे स्यामवर्णा पीतान्वराष्ट्रभुजा चतुर्भुजा वा शङ्कच-कथरा सर्वामरणसंयुक्ता कस्यावन्थचनस्तनी कृतिकोद्भवा चण्टारवा नामाचश्चरवीजा सिंहच्चजवाहना दुर्गा दुर्गो काव्यायनी विन्ध्यवासिनी-मिति ।

आप्नेच्यां रक्तवर्णा स्वतन्त्वा स्वतुर्तुजा दक्षिणवामयोरक्षमाळा-कमण्डख्डामसुद्रापुस्तकहृत्वा इंसवाहना नामायश्चरविजासिनीजाता प्रणवश्चनिस्तिबिस्तिबिं विश्वां स्तुपल्गां सरस्वतीमिति ।

### परिवारदेवताः ।

# नैर्चाकां भियं पूर्ववत् ।

बायव्यां रक्तामा पुष्पान्वरा पीनस्तना पुष्पानिधिमाजनधरा दक्षिणे पीतगदाधरा वृषमयुता बामे रक्तनीलपरिताङ्गी (!) मज्जलि-कायुक्ता अयेष्ठानक्षतजाता खरयुक्तरथवाहना काकष्वजा काकष्वनि-युता नामाधक्षरबीजा ज्येष्ठा, भूः ज्येष्ठायनी सुवः ज्येष्ठायनी सुवः ज्येष्ठायनी कलिराजनी (!) कलिपरनीमिति ।

ऐशान्यां रक्तामा स्थामाम्बरधरोप्रनयना महारोद्दी दं झूम्या-मळ्डूता बालमीस्युत्तरासङ्गा मांसार्द्रित्रिश्चला षड्भुजा भूमङ्गाविकटा कपाळपाशहस्ता रक्तकुत्रितमूर्वजाहहाससहितोप्रपीठसमासीना डमुक-कष्वनियुता नामायक्षरवीजा पिशाचष्वजवाहनार्द्रानक्षत्रजाता धात्री महोदरीं रोद्रि महाकाळीमिति ।

सन्तराछे प्राच्यां पश्चिमाभिमुखा रक्तवर्णा जपाम्बरधरा पुण्य-इस्ता छळाटे पुण्यचूडा छण्णकुबितमूर्धजा बीणावेणुरवा स्वाखुद्भवा कपोत्तष्वजबाहना मुरायक्षरबीजा मुरा मुरां सुमुखी विधुवूर्ण सुमगा-मिति ।

तद्दक्षिणे पश्चिमाभिमुखी कनकामा सिताम्बरघरा पुष्पहस्ता हिमुजा कृष्णकुडितमूर्धजा बीणावेणुरवा स्वात्यद्भवा इंसम्बजबाहना

<sup>\*</sup>अनुकारपुर्वादि पाठान्तरम् ।

#### परिवादवेक्ताः ।

नामायसरबीचा शेर्ष सुरावत्, सुन्दरी द्वन्दरी विश्वाका पद्माखी पद्मवर्णिनीमिति।

दक्षिणे चोचराभिमुखा वनमामा रक्तवक्रधरा पुष्पहत्ता कृष्ण-कुवितमूर्चजा इंसप्यजवाहना इंसरवा विशाखजाता नामायक्षरवीजा स्वाहा स्वाहां श्रुमाङ्गी सृद्धङ्गी साधनामिति ।

तत्पिक्षेने चोत्तरामिमुक्ता सितस्यामा कृष्णाम्बरधरा पुष्पहस्ता द्विमुजा कृष्णकुवितमूर्चजा क्रुक्तष्णजवाहना, नामायक्षरबीजाग्निरवा याम्यजा स्वधा स्वधां समृद्धि कुळवर्धनी सम्रतिमिति ।

पाश्चिम प्राक्मुखा कनकामा सिताम्बरघरा पुण्यहस्ता द्विशुजा छळाटोपरि पुष्यचूडान्विता मयूरबाहना मयूरस्वरखा सौम्यजा नामा-यश्चरबीजा माया मायां मात्रक्षी वराक्षी वराननामिति ।

तदुत्तरे प्राक्मुक्षा कनकामा शुक्काम्बरा पुष्पहस्ता द्विभुजा कृष्णकुवितमूर्वजा बीणावेणुरवा इंसम्बजवाहना मूळोद्भवा नामायखर-बीजा संद्वादिनी संद्वादिनी बरारोहां मायाङ्गी मदवर्धनीमिति ।

उत्तरे दिवाणामुखा हेमिश्रासितामा रक्ताम्बरघरा पद्महस्ता दिमुजा क्रम्यक्कितमूर्वजा शुक्तस्वररवा इंसम्बजवाहना राकाचकरवी-जामिजिनजाता राकाराको मुक्यो रक्ताक्षी वराजनाविति।

#### परिवारवेवताः ।

तंत्व्वें दक्षिणामुखा सितस्यामा शमीपुष्यनिमान्वरधरा पुष्पहस्ता डिमुजा कष्णकुवितमूर्वजा धनस्तनी पृथुश्रोणी इंसम्बज्जवाहना छुकस्वररवामिजिज्ञाता पुण्याधश्वरवीजा [सिनावाळी\*] सिनीवाळी गमस्तिनी हितदां पुण्यदामिति ।

## इवीरक्षकाव्यः।

प चनालये चोत्तरामुखः कृष्णवर्णः स्वताम्बरो विकटस्स्क-पाणिः कुशेशयायताक्षो नामाचक्षरबीजस्सुरगणेशः शक्करबोऽध-बाहनस्सिहध्यजो रोहिणीजो हवीरक्षको हवीरक्षकमान्नेयं शैक्त्रं पचनमिति ।

पुष्पसंचयस्थाने पश्चिममुखः कनकवर्णस्थामाम्बरो गज-बाहनः पुष्पष्यजो रेवतीजस्शङ्करबङ्गुद्धाङ्गीशो नामाद्यक्षरबीजः पुष्परक्षकः पुष्परक्षकं हरितमधिवासं फुछमिति ।

# स्नानोदकसंचयस्थाने पुरुषं पूर्ववत् ।

कोतवस्रोत्तरीयादिसंचयस्थाने हेमामस्युक्तिपञ्छाम्बरघरश्चतु-र्मुजः ककशासमाछापाणिर्जेटाघरो हंसवाहनो क्याचसारवीजस्सा-वित्रीपतिरमिजिञ्जातः कमण्डलुष्यजो इङ्गाररवसवद्य खद्यारं क्य-जातं निविजं कोताश्विपतिमिति ।

#### वरिवारवेवताः ।

श्चनत्थांने पश्चिमामिलुका हेमाभा रक्ताम्बरा पश्चहत्ता हिशुजा शिरति मदाबरा सिंहच्चजवाहना बोररवा अविष्ठजा गकारबीजा गदा गदां कीमोदकी पुण्यां प्रवलामिति ।

हविर्द्रम्यादिसंचयस्थाने पश्चिमाभिमुखो मेघवर्णः श्वताम्बरो विकडो दण्डपाणिर्भूतवाहनश्र्रञ्ज्यको नामाधश्वरवीजः कुम्भशस्दरवस्सर्वेश भार्द्रानक्षत्रजातम्बामुण्डस्सर्वेश्वरं जगनाथं वामुण्डं सर्वतश्वरमिति ।

होमस्थाने पश्चिमाभिमुखः स्थामवर्णः पीताम्बरो द्विभुजो दण्डायुघो रथवाहनस्सिहष्वजो नामायसरबीजदशङ्खरवः श्रविष्ठजात-स्सुमनसापतिर्विष्ठरक्षको बिष्ठरक्षकं दण्डघरं सर्वहं सममिति ।

# चतुर्यावरणदेवाः ।

चतुर्थावरणे प्राग्द्वारोत्तरे खङ्गसंकाशः पीतवासा दण्डपाणिः खङ्गाच्यजो\* रथवाइनस्सब्यछोचनापतिः अवज्ञजो नामायक्षरवीजे नादरबो गविष्ठो गविष्ठं त्रेष्टुमं गुद्धमाकाशमिति ।

द्वारस्य दक्षिणे पूर्ववद्वरिणीम् ।

पिक्षमे प्राक्तुक उत्पर्णभरहक्किपिञ्छाम्बरभरः पाशस्त्रज्ञ बाहनस्तिहम्बजो बकारबीजो बहणजो दर्दुरशब्दः कनकिषस्तोव पवित्रवक्तं तोवं गहरमिति ।

<sup>&</sup>quot; म्यामञ्जाबक्की सम्बन्धसम्बन्धः।

#### परिवादवेवताः ।

दिश्चणे चोत्तराभिमुखः पिङ्गकामो नौकवासाश्चासिन्द्रह्रज-वाहनः कपिञ्चजस्सङ्ख्वापतिश्शङ्करवो नामायक्षरबीजोऽप्निर्वीतिहोत्र-मामुरन्यं खुद्धमग्निमिति ।

ठत्तरे दक्षिणामुखः स्यामवर्णः पीतवासा असिपाणिर्गज-वाहनो रेणुध्वजो यकारबीजश्विककापतिस्स्वातीजश्शङ्करवो वायुरसुं समीरणं वायुं पृषदश्वमिति ।

भाग्नेप्यां पश्चिमामिमुखस्फाटिकामी रक्ताम्बरी द्विमुजः पुष्प-इस्तष्यबृतुष्यजवाहनी वियेश ऋतायक्षरबीजो याम्यज ऋग्वेद ऋग्वेदं मधुं सोमं ऋतुमिति ।

नैर्मात्यां प्राक्सुखः पीतवर्णः विताम्बरः कुलिशहस्तो द्विसुजः कांस्यतालरबोऽभिकेतुर्वुद्धीशस्तुरङ्गबाहन \* इम्मायक्षरबीजः ' पुनर्व-सुजातो यञ्जवेदो यञ्जवेदं दिषिमिश्रमिष्ठमिति ।

वायन्यां प्राक्मुखो रक्तामः पीतवासा द्विमुजस्ससस्वरम्बजोऽ-जवाहनो म्कोद्भवो मतीशो गानरवस्सामाच्य्यरवीजस्सामवेदस्सामं भृतं वत्रं यहमिति ।

श्वरपाइन इति पाठान्तसम् । † व्यानक्कुकापस्यां वकारपोज-त्यकुकम् ।

#### परिवारदेवताः ।

ऐशान्यां पश्चिमामिमुखोऽखनामः श्वेतक्को दिशुवः कूर्व-इस्तस्कुवक्वजो इंसवाइनी इंसरवः कछेशः प्रोष्ठपाळातो जपायखर-बीजोऽषविवेदोऽपर्वणं पवितं श्वीरं पुण्यमिति ।

अन्तराके प्राच्यामुत्तरे शिवं पूर्ववत्।

तदक्षिणे पश्चिमाभिमुखस्मुवर्णवर्णः श्चुकपिञ्छाम्बरघरः श्री-पतिर्जयकेतुः सङ्गवादन अतुर्भुजन्शङ्कषकभरः पाक्षजन्यरवः अवणी-क्रवो जाताशक्षरवीजो विष्णुविष्णुं व्यापिनं रक्तं विश्वविति ।

दक्षिणे जोत्तरामिमुद्धः कृष्णवर्णः पुण्यवद्धधरो वेणुदण्यवरो द्विमुजनशक्तरविद्यपादवाहनः कमण्डलुम्बजो विश्वायक्षरवीजो हस्तजः क्षमेशः कास्यपः कास्यपं विश्वमूर्तिमक्षतं तक्षकमिति ।

तत्पश्चिमे चोत्तरामिमुखः पाछाशपुष्पामो द्विषंत्युजष्यप्मुख-स्सर्वाभरणभूषितो बाछमीछिपुतो देवयानीपतिर्नामायस्वरबीजस्त्राकुरवो मयूरष्णजवाहनो गुहो जगञ्जवं विश्वसुवं सद्दभुवं ब्रह्मसुवं क्रुक्समुव-मिति ।

पश्चिमे दक्षिणमाने प्राक्तुखास्थामवर्णस्तिताम्बरो हिमुजः खङ्गचेटकसंद्रकः किरीटी भूतव्यजवाहनो नन्दितापरिक्चरोड्रको

<sup>\*</sup> व्यक्तव्यवस्य इति पाठामारम् । परं द्वः समावजनाहम इति स्नात् ।

र पानस्यानस्यानस्य पावसम्बन्धानस्य ।

### परिवारदेवताः ।

नरायश्वरनीजो नंसरनः पङ्क्तीसः पङ्क्तीशं मित्रं नरदं भूतनायक-मिति ।

तदुत्तरे प्राक्युकोऽक्रनाभः श्वेताम्बरधरो नपुंसको कृष्याहनो गळकाष्यज उप्रत्य जर्म्यागुधस्तौम्यजः पराग्रक्षरबीजः पवित्रः पवित्रममृतं जन्यं शुद्धमिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखः पिङ्गळाभः श्यामाम्बरोऽन्यस्तर्वं पवित्रवत् पावनस्तर्वर्तार्थे जलं पुण्यं पावनं पुष्यपूजितमिति ।

तत्यूर्वे दक्षिणामुखः स्थामवर्णो हेमाम्बरधरः पञ्चसप्तफणयुतो जरापतिर्हस्तताल्यव आश्चेषजो मकरप्यजवाहनो नामायक्षरबीजस्तः क्षकस्तक्षकं सर्पराजं क्षितिजं घराघरमिति ।

## पश्चमावरणदेवाः ।

पश्चमावरणे पूर्वद्वारोत्तरे पश्चिमाभिमुखा श्यामाभा पुत्रवद्धा पद्महस्ता हिभुजा कृष्णकुश्चितमूर्वजा कुकस्वररका सङ्गध्वजवाहमा नामाचक्षरबीजा कुट्टेमेंदिनीं कुट्टें सुद्धां समामिति।

दक्षिणे पश्चिमाभिमुखा सितस्यामा जपाम्बरधरा पुष्पहस्ता हिसुजा सङ्ग्रह्मजबाह्ना शुक्रस्वररमा ततापक्षरबीजामिजिक्सस्यतुम-ति\*रजुमति स्रक्रपां तन्त्रक्षी सुभगामिति ।

<sup>\*</sup> अञ्चलितिरिति पाठान्तरम् ।

#### परिवारवेचताः ।

दक्षिणे कोचरामिमुखा महाणी कर्मुकी दक्मवर्णा रक्तवक्षा कक्काक्षमाकाषुता, सरिक्रिया खेतवर्णा कृष्णाम्बरधरा त्रिवेता शूळ-पाणिः, वैकाखिनी रक्तवर्णा खेताम्बरा वण्मुखी शक्तिपाणिः, वैष्ण-वी स्थामळाङ्गी पीताम्बरधरा शक्क्षकचरा, वाराही कृष्णस्थामिन्या रक्तवक्षा शक्कपाणिः, इन्द्राणी स्थामाभा रक्ताम्बरा वक्रपाणिः, काळी स्थामाभा रक्ताम्बरा सुदंशू शूळपाशकपाळिनी चैता एकप्रा-सादे समासीना नामाधक्षरबीजाः पिशाचध्वजवाह्ना आर्द्रोज्ञवा गणंकानियुतास्ससमातरः।

ब्रह्माणीं पिङ्गळी गौरीं सर्वतोमुखीं, सरिग्नियां विश्वरूपामुत्रां गणेश्वरीं, वैद्याखिनी खण्डिनी गायत्री वण्मुखीं, विश्वगर्मी विद्योगिणीं रूप्णां रोहिणीं, वाराहीं वरदामुखीं वजदंद्यीं, जयन्तीं कौद्यिकीमि-ग्द्राणीं घनाघनीं, काळीं नाळीकदंद्यीं विषद्यां वेदधारिणीमिति।

पश्चिम प्राक्ष्मुखातिरक्ता शुक्तपत्रनिमाम्बरा जया, हाटकामा शुक्तपत्रनिमाम्बरा विजया, हरिताङ्गी रक्तवद्धा विन्दा, क्षत्रकामा श्वेतवद्धा पृष्टिका, केतकीपुष्पसंकाशा श्वेपत्रनिमाम्बरधरा नन्दका, कुमुदामा सस्यश्यामनिमाम्बरा कुमुद्रती, चौस्पछनिमा नीछाम्बर-धरोत्वछका, अद्योक्तपुष्पनिमा श्वकपत्रनिमाम्बरा विद्योका चैता: पष्पद्स्ताः द्विशुका: स्वय्यक्रिक्वपूर्वका बौणावेसुरवाश्युकव्यकवाहना नामाध्यसरवीजा धनिष्ठका जयाद्याः ।

#### परिवारवेवताः ।

जयां सुखप्रदां समृद्धिनीं भद्रां, निजयां विश्वोकां पुण्यां कामनन्दां, विन्दां लाभां प्रमत्तामजेयां, पृष्टिकां मोहवतीं पुण्यां प्रमत्तां, नन्दकां मधुजननीं सुमुक्तां सुभगां, कुमद्दतीं सुवहां सुसंभारां निद्धत्तिम्, उत्पल्लकां सुगन्धिनीं सर्वमोदां सर्वात्मकां, विशोकां धनरा-शिमक्षताममितामिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखास्तर्वा मरकतप्रमाः पुष्पाम्बरधराः पुष्प-हस्ता द्विभुजाः कृष्णकुश्चितमूर्धजा मयूरम्बजवाहना मृदङ्गशब्दरवा रोहिणीजाता नामायक्षरक्षीजास्त्रतरोहिण्यः ।

कूठिनीं नन्दिनी धरित्रीं रंजतप्रियां, प्रन्थिनीं बेगिनीं प्रजयां प्रवाहिणीं, कृष्ट्रिणीं शाखिनीं वाहिनीं योक्त्रिणीं, कुष्टिनीं जारिणीं छिदैनीं प्रवाहिनीं, विकारिणीं दामिनीं वैसिनीं विद्युतां, दईणीमिन्दुकरां सौमनसीं प्रविद्युताम्, इन्द्रियविकारिणीमर्वतीं गक्कावाणीं सुजन्तीमिति।

आग्नेय्यां पद्मपत्रनिभाः पुष्पान्तरा द्विभुजा दण्डहस्ताश्शक्यज-बाहनाश्शङ्कद्वास्त्वातीजाता नित्यादिबीजास्मुगुणानामीश्वरा बत्सरा बस्सरान्यसुसुताबिधीन्धर्मस्नुकानिति ।

नैर्ऋतां कनकाभास्तिताम्बरा हिभुजा असिषरा: प्रवङ्गबाह-नाकाङ्कुष्वजा इंतरकास्त्वाखुङ्गबा यकारबीजा दायिनीस्वराः प्राणादयः, प्राणमपानं स्थानमुदानं समानमिति ।

#### परिवारवेक्ताः ।

्बायन्यां चूनाभास्सिताम्बरा द्विशुजा असिषराः प्रवङ्गवाहना-रशकुष्यका हंसरवा उददायिशास्सकारबीजा मस्तो छोकपरान् सप्तसप्तगणान्यवस्वतीपुतानिति ।

ऐशान्यां....,..........वेतामा व्यात्रचर्मान्वराः पिङ्गळनेत्रा-श्शकारबीजाश्चान्यरसर्वे ददवत् । शतरुद्रानोषधीशांस्त्र्यम्बकान्कपाळ-बनित<sup>+</sup> इति ।

दक्षिणेऽन्तराचे पश्चिमामिमुखा......मास्करवद् द्वाद-शादित्याः, धातारमर्थमणम् [अंशं\*] मित्रं [बक्णं\*] भगमिन्दं विव-त्वन्तं पूषणं पर्जन्यं त्वष्टारं विच्णुं (अधन्यम्) इति ।

उत्तरे पश्चिमामिमुखाः (पद्मिकाल्कसदृशाः पुष्प)...... वर्णाः व्याप्त्रचर्माम्बरा नील्प्रीवाखिनेत्राखान्यस्तर्वे बद्रवत् । एकादश-रुद्राक्ष अजैकपाद (१) हिर्बुध्न्यं पिनाकिनं पदाजितं मृगव्याधकं शर्वे निर्जातिमीक्षरं कपालिनं खाणुर्मिति ।

दक्षिणे चोत्तरामिमुखा द्रंष्ट्रामुखा द्विमुजाः पाशहस्तांस्थिह-नादरवा गजवाहना गकार(।पक्ष्र्र)वीजा देम्योकतायुक्ताः स्तौम्यनश्च-त्रजाता [मन्धर्वाः\*] गन्धर्वाद्रम्यान्स्वरजान्तोमजानिति ।

"एवामुद्यतीसनायत्वं यकारवीजत्वं च व्यानमुक्कायस्यां कवितम् । † व्यानमुक्तायस्यां कपाकपाणित्वमुक्तम् । ; व्यानमुक्तायस्यानेवां रेक्क्वाजत्वं रक्षासकत्वं वीकाम् ।

## परिवारदेवचाः ।

तत्पश्चिषे चोचरामिमुखाः कनकाभा जैद्याचराः कुमान्वराः कुमक्रमाजिनवरा अनुराधाजा जल्म्रोपरणाद्यपोऽविष्ठास्त्रपाद्यक्रर- . बीजा मुनयो मुनीस्तपोऽविपान्कशान्यापयिनाशनामिति ।

पश्चिमे प्राक्षुसा हेमामा पुष्पाम्बराः- पद्महस्ता हिसुजाः कृष्यकुत्रितमूर्धजारक्कुकस्वररयाः हंसध्यजयाहनः अयुताधक्षरबीजा उत्तराजा अप्सरसोऽमृतजा भोगवहास्सरोजा इति ।

तदुत्तरे प्राक्मुखौ गोक्षीराभावशोकपुष्पवस्तौ पुष्पहस्तौ हिसुज्ञौ मयूरवाहनौ काकपक्षष्वजौ ज्येष्ठानश्चवजातौ हंसरवौ सुन्दरे-शावश्वाचक्षरबीजावश्विनावश्विनौ यमजौ सुग्मौ त्वाष्ट्रीपुताविति।

उत्तरे दक्षिणामुखाः पद्माभाः पुष्पनस्त्रधराः पद्महस्ता हि-मुजारशङ्कुष्वजबाहनास्स्वासुद्भवाः प्रियाणामीशा वकारबीजारशङ्करवा वसवः, धर धृवं सोममापमनलमनिलं प्रत्यूषं प्रमासमिति ।

तत्त्वें दक्षिणामुखाक्यामाभा रक्तवत्वा दंद्रामुखा रक्तकेशा गदाभुरा द्विभुजा डमक्कघरा महिषध्वजबाहना मेवरवा विद्याधरीणा-मीशा मन्त्रादिबीजा विद्याधरान्मन्त्रवळान्युष्यजान्मोगजानिति ।

# वृष्टाकरमच्याः

पद्यावरणपूर्वद्यारोषप्रे ,रस्काशः ,चेताम्बरो जडापरी हि-मुजो बीणाहत्तो नगरवस्तुंगीताप्रतिर्वाष्ट्रवाहनः सुवन्वजोऽस्थिव-

#### परिवारवेवताः ।

जातो नामाधकरवीजस्तुम्<mark>युक्त्तुम्युक्</mark>यं मुनिवरं स्वरेशं वेदक्ऽपिण्-मिति ।

तदक्षिणे पश्चिमामिमुखः श्वेतामो रक्तम्बरघरो जढाघरो द्विमुजो बीणाइस्तस्ताळरवस्त्वरेशो [बायु\*] बाहुनः कूर्वष्वजोऽभिजि-जातो नामायक्षरबीजो नारदो नारदं मुनिवरं गानरूपं ब्रह्मसंमव-मिति।

दक्षिणे चोत्तरामुखा भन्जामाः खेतवज्ञाः पुष्पहस्ता हिमुजाः पुष्परथवाहना विद्युद्ष्यजा मेघरवाः खेतकृष्णापतयो मूळोज्ञवा गका-रवीजाष्यकृतव ऋतृन् फळराझीन्पुष्पगन्धांस्तीर्धानिति ।

पश्चिमे प्राक्तुः श्वेतामः प्रजापतिरेक्तवनत्र एव एव विशेषोऽन्यस्तर्वे विरिज्ञवत् , प्रजापतिः प्रजापतिं स्नष्टारं वेदमयं सन्दर्भणमिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखः श्वेतामी रक्ताम्बरो जटाघरः कूर्नवाहनः कुत्राध्वजो वेदरवस्मुगणेशो नामाचक्तरबीजः अवणजी मुद्रकी मुद्रकं मुनिवरं श्वदं सर्वक्रमिति ।

आग्नेप्यां खेतामी नीव्यम्बरो द्विष्ठुजो हरूपरः पद्मबाहनः पुष्पकेतुर्नामाधक्तरबीजो स्तव्यंपतिर्वेदको इंसरबो हर्केशो हर्केशं महा-हर्कं मायाङ्गं बरदायिनयिति ।

#### परिवासकेवलाः ।

नैर्फालां हेमानो रक्ताम्बरी हिमुजः पुण्यहस्तो नेवण्यजवाहनो नारदो (!) यकारबीजो यक्षपतिर्म्, छजातो यक्षो यक्षां सर्ववरदं सुखिनं देवयोनिमिति ।

वायम्यां स्यामामो रक्तम्बरो जटाधरो हि.भुजो बाक्रमौक्तिमा-युक्तस्थ्यभवीरसमायुक्तो बाळापतिर्भुगम्बजबाहनः पुम्पधरहस्तो (मेघ-म्बजबाहनो) जकारबीजो मृदङ्गरवो जाम्बवं रूपं दर्शनीयं सुन्दरमिति ।

ऐशान्यां स्थामाभो रक्ताम्बरो द्विभुजश्राळ्थरो रक्तकेशो दंष्ट्र-मुखो नीळापतिः खरम्बजबाहनो घोररवो मूळजो नामाधक्षरबीजो ऽसुरोऽसुरं देतेयं भयानकं घोररूपिणमिति ।

अन्तराके प्राच्यां पश्चिमाभिमुखं पश्चिपादं पुंजारूपोर्ध्वकायं पार्श्वयोः पक्षाम्यां युक्तं वीणाताळहस्तं नामाचक्षरवीजं वायुवाइनं नाळष्वजं स्वररवं हस्तजं किष्करमिथुनं तीर्थं सङ्गीतं पश्चिकपमिति ।

तदक्षिणे पश्चिमामिमुखो रक्तामस्तिताम्बरो जदाधर: पुष्पहस्तो द्विश्चज: प्राणेशोऽश्यष्यजबाहमो रोहिणीजस्ताङ्करनः व्रणवायक्षरबीजः प्रह्वाद: प्रह्वादं प्रजननं विष्णुमक्तं गदाधरमिति ।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखस्यामानो स्मान्यरो द्विमुज इक्षुचा-पपुच्यकरो रतिपक्षिमेकरव्यजवाहनः पुनर्कसूजातस्वररको मकारबी-जो मदनो नदनं कामं मुन्दरं दिव्यक्षिणामिति ।

### परिवारदेवताः ।

तस्यक्रिमें चोचराभिष्ठका पाठकपुष्पनिमा रक्तवक्रवरा पुष्प-हस्ता विद्युजा कृष्णकुवितमूर्वजा उठाठोपरि पुष्पकूवासमन्तिता इंसम्बजवाहना शुकाखररवा स्वात्युद्धवा विद्यादिवीजा विपा विपा विद्युद्धपा विशालाङ्गी मेथामिति ।

पश्चिमे प्राक्मुखा हेमामा स्थामान्वरा द्विमुजा पुष्पहस्ता कृष्णकुंजितमूर्घजा वेणुरवा शुक्ष्यजवाहना विश्रामक्षत्रजाता नामाधक्षरवीजा व्याजनी सुमगो सुन्दरी विश्वदामिति ।

तदुत्तरे रत्नामा श्वेताम्बरघरा चान्यस्तर्वं व्याजनीवत् , कामिनी कामिनीं कान्तां श्चमाङ्गीं विमलामिति ।

उत्तरे दक्षिणाभिमुखा श्वेतामा कृष्णाम्बरा पुष्पहस्ता द्विमुजा छ्छाटोपरिपुष्पचूडासमन्विता खगष्पजवाहना हंसरवा हस्तजाता नामाणक्षरबीजा चन्द्रामा चन्द्रामा तम्बङ्गी श्वेतरूपा दढनतामिति ।

तत्त्र्वे दक्षिणामिमुखस्त्यामाभो रक्ताम्बरो द्विमुजः पद्महस्त-स्सर्वाभरणसूचितो गजबाहनः खन्नम्बजस्मनन्दापतिर्नामापश्चरबीजः शतभिषम्बातस्मनन्दं सुन्दरं सुरप्रियं श्चमाननं सौम्यमिति ।

## सप्तमावरणदेवाः 👢

ससमानरणे पूर्वद्वारोत्तरे बद्धाणं, तद्रश्चिणेऽर्यम्णं पश्चिमाभि-सुनं, दक्षिणे दण्डचरसुक्तसम्बनं, पश्चिमे पाशयतं प्राक्सुकम्, उत्तरे

#### परिवारवेवताः ।

धनदं दक्षिणामिमुसम्, भाष्ट्रेप्यां सवितारं सावित्रं, नैर्ऋत्यां चेन्द्र-मिन्द्रजं,\* बायव्यां रुद्रं रुद्रजम्,† ऐशान्यामप भाषवस्तं चार्चयेत् ।

अन्तराळे प्राच्यामुत्तरपार्थे ईशं पर्जन्यं जयन्तं महेन्द्रं नागं भूतं यक्षमिति ।

तदक्षिणपार्थे चादिव्यं सत्यकं मृशमन्तरिक्षं दुर्गौ घोटकमुखीं धात्री वपुषं चेति ।

दक्षिणे पूर्वभागेऽप्रिमुष्णांश्चं वितथं गृहक्षतं राक्षसं जयं कृष्णं चेति ।

तत्पश्चिममागे यमं गन्धर्वे मृङ्गराजमृषीन्सुरण्डं शिवं प्राणं चेति ।

पश्चिमे दक्षिणमागे निर्ऋतिं दौवारिकं पुष्पदन्तं कविं शकं पुरुद्दतिति ।

तदुत्तरमागे सरित्यतिमसुरं शोषिणं रोगं विद्यां यशसं मद-मिति ।

उत्तरपश्चिममागे जवनं नागं मुख्यं मङ्काटं वेदभृतं तापसं सिन्धुषमिति ।

<sup>\* &#</sup>x27;इन्द्राज'मिति पाठान्तरम् । † 'रुद्र्राज' मिति पाठान्तरम् ।

#### परिवारदेवताः ।

तत्पूर्वभागे सोममर्गछमदितिं सूर्यदेवं विद्यामितं पाडभौति-कमिखेतान्देवानेकमूर्त्या समर्वयेत् ।

प्राकारबाद्धे महत्पीठं क्रत्वात्रानुक्तदेवान्सर्वान्देवानिति समर्चयेत् । एवां च वर्णवाहनादीन्यूवॉक्ताञ् झालार्चयेत् । अनुक्तास्सर्वेष्याकाशवर्णाः श्वेताम्बराः पुष्पहस्ता द्विगुजाः खगष्यजवाहनाश्चाह्यरवास्तत्तकामप्रियायुक्ता नामायक्षरबीजा आमिजिञ्जाताश्चेवं झालार्चयेत् ।
एवं प्रकारेण परिवारेर्युक्तमुक्तमोत्तमं सर्वसंपत्करमत्यन्तदर्शनीयं चक्कुर्मनसोः प्रीतिकरं देवप्रियं च भवेत् । तस्मात्सर्वप्रयत्नेनैतैः प्राकारैः
परिवारेश्च युक्तमालयार्चनमाचरेत् । सर्वप्राकाराणाममावे प्रथमावरणे
तत्त्तत्राकारात्रितदेवानर्चयेत् । परिवाराणामभावे द्वितीया(वरणा) दिष्वावरणेषु तत्तत्त्यूवैस्तत्त्वदावरणस्थान् देवान्संयोज्यार्चयेदिति केचित् ।
अथवा विभवानुसारेण नवविधपरिवारोक्तमार्गेण परिवारार्चनमाचरेत् ।

इति भीवैसानसागमे मरीचित्रोक्ते विशः पटकः ॥



### APPENDIX B.

### MEASUREMENT OF PROPORTION IN IMAGES.

#### THE UTTAMA-DASA-TĀLA MEASURE.

In the Indian measure of length there are two different kinds of units, namely the absolute and the relative. Of these the first is based upon the length of certain natural objects, while the second is obtained from the length of a particular part or limb of the person whose measurement is under consideration. The following table gives the relation between the various quantities used in the absolute system:—

- 8 Paramāņus make 1 Ratharēņu.
- 8 Ratharènu ,, 1 Römägra.
- 8 Römägras " 1 Likshä.
- 8 Likehas " 1 Yuka.
- 8 Yukas " 1 Yava.
- 8 Yavas " 1 Uttama-mānāngula.
- 7 Yavas " 1 Madhyama-mānāngula.
- 6 Yavas " 1 Adhama-mānāngula.

Besides these there are also other larger units of length; they are:—

24 Angulas or Mānāngulas make 1 Kishku,
25 Mānāngulas " 1 Prājāpatya.
26 " " 1 Dhanurgraha.
27 " " 1 Dhanurmushţis " 1 Danda.

1 Duriga.

The measure called danda is employed in ascertaining large lengths like that, for instance, of a street in a village.

In the relative system an angula is taken to be the length of the middle digit of the middle finger of either the sculptor or the architect, or of the rich devotee who causes a temple to be built or an image The angula thus obtained is called a to be set up. matrangula. Another kind of angula is obtained by dividing the whole length of the body of an image into 124, 120 or 116 equal parts; each of these divisions is called a dēha-labdha-angula or shortly dēhāngula. The relative measure is meant to be used in the construction of temples or in the making of images; it is however, employed for the latter purpose more often than for the former. Different names are given to certain lengths representable by two or more dehangulas up to twenty-seven; a knowledge of these is also very necessary for the proper understanding of the descriptions given in

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

the Sanskrit texts printed in this Appendix. An explanatory list of those names is accordingly given below:—

- A distance of one angula is called Murti, Indu, Visivambharā. Māksha and Ukta.
- A distance of two angulas is called Kalā, Gōlaka,
  Aśvini, Yugma, Brāhmana, Vihaga, Akshi
  and Paksha.
- A distance of three angulas is called Rina, Agni.
  Rudrāksha, Guna, Kāla, Śula, Rāma, Varga
  and Madhyā.
- A distance of four angulas is called Vēda, Pratishṭhā, Jāti, Varṇa, Karṇa (or karaṇa), Abjajānana, Yuga, Turya, and Turiya.
- A distance of five angulas is called Vishaya, Indriya, Bhuta, Ishu, Supratishtha and Prithvi.
- A distance of six angulas is called Karma, Anga, Rasa, Samaya, Gäyatri, Krittikā, Kumārānana, Kaulika and Bitu.
- A distance of seven angulas, Pātāļa, the Munis,
  Dhātus, Lōkas, Ushnik, Bōhini, Dvipa, Anga
  and ambhōnidhis.
- A distance of eight angulas is called Lökapālas, Nāgas, Uraga, Vasus, Anushtup, and Ganas.
- A distance of nine angulas is called Brihati, Grihas, Bandhras, Nandas and Sutras.
- A distance of ten angulas, is called Dik, Präturbhävä, Nädi, Pankti and
- A distance of eleven angulas, is called Budras and Trishtup.

- A distance of twelve angulas is called Vitasti, Mukha Tāla, Yama, Arka, Rāfi and Jagati.
- A distance of thirteen angulas is called Atijagati.
- A distance of fourteen angulas is called Manu and Sakvari.
- A distance of fifteen angulas is called Ati-śakvari and Tithi.
- A distance of sixteen angulas is called Kṛṣyā, Ashţs and Indu-Kalā.
- A distance of seventeen angulas is called Atyashts.
- A distance of eighteen angulas is called Smriti and Dhriti.
- A distance of nineteen angulas is called Atidhriti.
- A distance of twenty angulas is called Kriti.
- A distance of twenty-one angulas is called Prakriti.
- A distance of twenty-two angulas is called Akriti.
- A distance of twenty-three angulas is called Vikriti.
- A distance of twenty-four angulas is called Samskritz.
- A distance of twenty-five angulas is called Atikriti.
- A distance of twenty-six angulas is called Utkriti.
- A distance of twenty-seven angulas is called Nakshatra.

The measurements described in Sanskrit authorities are altogether of six kinds; and they are respectively called Māna, Pramāna, Unmāna, Parimāna, Upamāna and Lambamāna. Of these Māna is the measurement of the length of a body; pramāna is that of its breadth, that is a linear measurement taken at right angles to and in the same plane as the māna; measurements taken at

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

right angles to the plane, in which the mana and pramana measures have been noted, are called unmana, which obviously means the measure of thickness; parimana is the name of the measurement of girths or of the periptery of images; upamana refers to the measurements of inter-spaces, such, for instance, as that between the two feet of an image; and lastly lambamana is the name given to measurements taken along plumb-lines. These six names of the requisite linear measurements have a number of synonyms which it is also very necessary to know for understanding aright the texts given in this Appendix. They are therefore given here below:—

Māna—Āyāma, Āyata, Dirgha.

Pramāņa—Vestāra, Tāra, Striti, Višriti, Višritam Vyāsa, Visārita, Vipula, Tata, Vishkambha and Višāla.

Unmāna—Bahaļa, Ghana, Miti, Utchchhrāya, Tunga,
Unnata, Udaya, Utsēdha, Uchcha, Nishkrama,
Nishkriti, Nirgama, Nirgati and Udaama.

Parimāņa—Mārga, Pravēša, Pariņāha, Nāha, Vītiti, Āvrita end Nata.

Upamana-Nivra, Vivara and Antara.

Lambamana-Sutra, Lambana, and Unmita.

Besides the smaller unit known as the dahangula there are other larger relative units of length, which are called Pradisa, Tala, Vitasti and

Gōkarna. The distance between the tips of the thumb and the forefinger, when they are stretched out to the utmost, is called a prādēta; that between the tips of the thumb and the middle finger, when they are also so stretched out, is called the tāla; that between the tips of the stretched out thumb and ring-finger is known as the vitasti; and that between the stretched out thumb and little-finger is called the gōkarna.

The  $\overline{Agamas}$  prescribe various proportions to the images of the various gods, goddesses and other beings belonging to what may be called the Hindu pantheon: the unit of measurement chosen for stating these proportions is the  $t\bar{a}la$ . The different  $t\bar{a}la$  measurement prescribed for the various images are given below:—

- The Uttama-daia-tāla (of 124 dāhāngulas) is prescribed for the images of the principal delties-Brahmā, Vishņu and Śiva.
- The Madhyama-daśa-tāla (of 120 dēhāṅgulas) for those of Śrīdēvī, Bhūmidēvī, Umā, Sarasvatī, Durgā, Sapta-mātrikās, Ushā and Jyēshtha.
- The Adhama-daśa-tāla (of 116 döhāhgular) for Indra and the other Lökapālas, for Chandra and Sūrya, for the twelve Ādityas, the eleven Budras, the eight Vasus, the two Aśvini-dövatas, for Bhrigu and Mārkandēya, for Garuda.

#### THE UTTAMA-DASA-TĀLA MEASURE.

Sēsha, Durgā, Guha or Subramanya, for the seven Rishis, for Guru, Ārya, Chandēsa and Kahētrapālakas.

The Navārddha-tāla for Kubēra, for the nine Grabas (planets) and certain other celestial objects.

The Uttama-nava-tāla for Daityēća,\* Yakshēća, Uragōća, Siddhas, Gandharvas and Chāraņas, Vidyēća and for the Ashtamūrtis of Śiva.

Sa-tryangula-nava-tāla for such persons as are equal to the gods in power, wisdom, sanctity, etc.

Nava-tāla for Rākshasas, Asuras, Yakshas, Apsarases, Astramūrtis, and Marudgaņas.

Ashta-tāla for men.

Sapta-tāla for Vētāļas and Prētas.†

Shat-tāla for Prētas.

Pañcha-tāla for Kubjas or deformed persons and for Vighnēśvara.

Chatustāla for Vāmanas or Dwarfs and for children.
Tritāla for Bhūtas and Kinnaras.

Dvitāla for Kúshmāndas.

Ēka-tāla for Kabandbas.

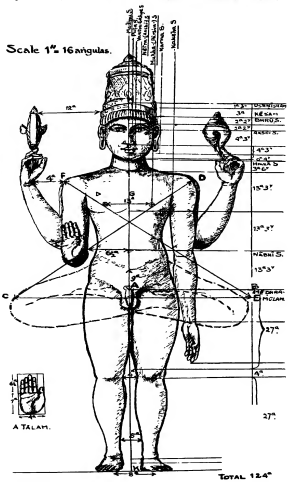
The measurements relating to an image of the *Uttama-daśa-tāla* proportion are given in tabular form below; and a figure is also drawn to show clearly how this proportion works out.

<sup>\*</sup> These are, according to the Kāraņāgama, to be made according to the Uttama-nava-tāla measure.

<sup>†</sup> These are, according to the Kāraṇāgama, to be made according to the Shat-tāla measure.

In this connection, it would be interesting to note that, according to the canons of European art, a well-proportioned male figure is equal to eight times the length of the head: in other words is ashta-tala in height; that of a female figure is seven and a half times that of a head, or sardhasanta-tala. According to European artists the ear is said to extend from a line drawn across the side of the head on a level with the eye brow, and another which is drawn on a level with the wing of the nose: or, in the language of Indian artists between the bhrū-sūtra and the nāsā-puta-sūtra. Similarily the other rules arrived at by the Indian artist do not appear to be divergent from those evolved by the European artist, and if in Indian sculpture the results are not good in some instances it is the fault of the artist and not attributable to the guide-books. The similarity of the limbs of the body as compared with various natural objects such as for instance, the nose with the sesamum flower and the trunk composed of the chest and abdomen with the face of a cow are very well pointed out with reference to a number of illustrations by Mr. Abanindranath Tagore in his excellent article entitled 'Indian Iconography' contributed to the Modern Review for March 1914.

A figure of Vishnu drawn in accordance with the Uttama-daśa-tala measure.



## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

|                                                              |          |             | MEA                    | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | NTS AC | CORDI       | 01 E  | H           |                      |        |
|--------------------------------------------------------------|----------|-------------|------------------------|-------------------------------|--------|-------------|-------|-------------|----------------------|--------|
| PARTS OF THE BODY<br>MRASURED.                               | Śilpa    | Silparatna. | Améumad-<br>bhēdāgama. | Améumad-<br>hēdāgama.         | Кагар  | Кагарадаша. | Kamik | Kāmikāgama. | Vaikhānasā-<br>gama. | inaga- |
|                                                              | Ang.     | Yava.       | Ang.                   | Yava.                         | Ang.   | Yava.       | Ang.  | Yava.       | Ang.                 | Yava.  |
| Vertical Measurements— (Mana.)                               |          |             |                        |                               |        |             |       |             |                      |        |
| The height of the ushmisha                                   | -        | m           | -                      | က                             | 1      | 0           | -     | •           | -                    | က      |
| From the bottom of the ushnisha to the end of the front hair | co       | 0           | က                      | 0                             | ಣ      | 0           | 83    | 0           | က                    | 0      |
| From the end of the front hair to the akshir sitte           | *        | 60          | :                      |                               | 4      | #           | 4     | 4           | 4                    | ಣ      |
| a to the e                                                   |          |             |                        |                               |        |             |       |             |                      |        |
| of the nose                                                  | 4        | 8           | :                      | :                             | *      | 4           | 4     | 4           | *                    | 67)    |
| From the end of the nose to the end of the ohin              | 4        | ຸກ          | 4                      | က                             | 7      | 4           | 4     | 4           | 4                    | က      |
| The small fleshy fold below the                              | •        | •           |                        |                               | _      | 7           | •     | •           |                      | 7      |
| Height of the neck                                           | <b>-</b> | # <b>~</b>  | : :                    | : :                           | 4      | 0           | 4     | 0           | 9                    | - 2-   |
| intra to t                                                   | 67       | •           | =                      | 0                             | 67     | 4           | -     | -           | 13                   | 67     |
| From the middle of the chest to                              | 2        | ,           | ;                      | ,                             | }      |             | ì     | ,           | 1                    | )      |
| the navel                                                    | 13       | က           | 13                     | 67                            | 13     | ₹           | 13    | #           | 13                   | က      |
|                                                              |          |             |                        |                               |        |             |       |             |                      |        |

| Silparatna.         Andiumadadamada.         Kāranāgama.         Kāmikāgama.           Ang.         Yava.         Yava. |       |     |       | MB.  | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | ENTS A     | CCORDI | NG TO | THE    |             |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|-------|------|-------------------------------|------------|--------|-------|--------|-------------|----------------------|
| Ang. Yava. Ang. Yava. Ang.  13 3 13 0 13  27 0 27 0 27  4 0 4 0 4  17 0  17 0 27 0 27  27 2 2 0 27  28 2 2 0  28 0 27 0  37 0 27 0  38 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Silpa | 98  | tns.  | Amét | gama.                         | Kāraņi     | gama.  | Kamik | agems. | Vaikh<br>ga | Vaikhānasā-<br>gama. |
| 13 3 13 0 13<br>27 0 27 0 27<br>24 0 4 0 4<br>27 0 27 0 27<br>17 0 9 4<br>27 0 27 0<br>28 0 27 0<br>29 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ang.  | , P | Zava. | Ang. | Yava.                         | Ang.       | Yava.  | Ang.  | Yava.  | Ang.        | Yava.                |
| 13     3     13     0     13       27     0     27     0     27       27     0     27     0     4       4     0     27     0     27       17     0     4     0     4        9     4         27     0     27     0        28     0     27     0        13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |     |       |      |                               |            |        |       |        |             |                      |
| 27     0     27     0     4       27     0     27     0     4       27     0     27     0     27       4     0     4     0     27       17     0      9     4       27     0     27     0        29     0     27     0        21     0     21     0        13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 13    |     | 67    | 13   | ന                             | 13         | 0      | 13    | 0      | 13          | က                    |
| 27 0 27 0 27 2 27 2 27 2 27 2 27 2 27 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |     |       | i    |                               | į          |        | į     |        | 8           | •                    |
| 27     0     27     0     27       4     0     27     0     27       17     0     4     0     4        9     4         27     0     27     0        28     0     27     0        21     0     21     0        13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27    | _   | 0     | 27   | 0                             | 27         | 0      | 27    | 0      | 92          | 0 0                  |
| 27       4     0       17     0       27        29     4       21     0       21     0       21     0       21     0       21     0       21     0       22     0       23     0       24     0       25     0       26     0       27     0       28     0       29     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0       20     0 </td <td>4.5</td> <td></td> <td>0</td> <td>4 6</td> <td>0</td> <td>4 6</td> <td>0</td> <td>4 5</td> <td>&gt; &lt;</td> <td># 25</td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.5   |     | 0     | 4 6  | 0                             | 4 6        | 0      | 4 5   | > <    | # 25        |                      |
| 4     0     4     0     4       17     0       4       27     0      9     4        21     0     27     0         21     0     29     0         13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7     |     | >     | 79   | >                             | 9          | >      | 9     | >      | 3           | •                    |
| 17     0         9     4        27     0     27     0        21     0     27     0        13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4     |     | 0     | 4    | 0                             | 4          | 0      | 4     | 0      | *           | m                    |
| 27 0 27 0 23 0 24 21 0 27 0 21 0 21 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 17    |     | 0     | 17   | •                             | :          | :      | :     | :      | 17          | •                    |
| 27 0 27 0 21 0 21 0 13 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |     |       |      |                               | (          |        |       |        |             |                      |
| 27     0     27     0        2     0     27     0        21     0     21     0        13     4     13     4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | :     |     | :     | :    | :                             | 6          | 4      | :     | :      | :           | :                    |
| 27 0 27 0<br>2 0 2 0<br>21 0 21 0<br>13 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |     |       |      |                               |            |        |       |        |             |                      |
| 2 0 2 0<br>21 0 21 0<br>13 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 22    |     | 0     | 27   | 0                             | 24         | 0      | :     | :      | 22          | •                    |
| 21 0 21 0<br>13 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 62    |     | 0     | C4   | 0                             | <b>C</b> 4 | 0      | :     | :      | c9          | •                    |
| 13 4 13 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 21    |     | 0     | 21   | 0                             | 31         | 0      | :     | :      | <b>3</b> i  | •                    |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13    |     | 4     | 13   | 4                             | 13         | 4      | :     | ;      | :           | :                    |

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

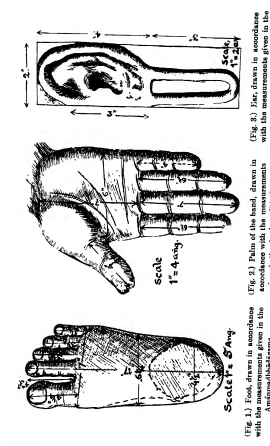
|                                   | •                     | :   | 7                      | :                           | •                                                                      | •                             | :        | :                                 |                                                                           |                                                                                                                    | •                        | :          | •                                                        |
|-----------------------------------|-----------------------|-----|------------------------|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------|----------------------------------------------------------|
|                                   | 14                    | :   | 6                      | :                           | #                                                                      | 37                            | :        | 8                                 | :                                                                         |                                                                                                                    | 16                       | :          | 8                                                        |
|                                   | :                     | :   | :                      | :                           |                                                                        | :                             | :        | :                                 | i                                                                         |                                                                                                                    | : :                      | :          | :                                                        |
|                                   | :                     | :   | :                      | :                           | :                                                                      | :                             | :        | :                                 | :                                                                         | ;                                                                                                                  | : :                      | :          | :                                                        |
|                                   | :                     | :   | 4                      | 9                           | :                                                                      | 0                             | 23       | :                                 | 4                                                                         | ;                                                                                                                  | 7                        | :          | :                                                        |
|                                   | :                     | :   | 80                     | 6                           | :                                                                      | 24                            | 6        | :                                 | 18                                                                        |                                                                                                                    | 13                       | :          | :                                                        |
|                                   | 4                     | 4   | 4                      | ٥                           | 0                                                                      | 4                             | 1        | :                                 | 0                                                                         | 0                                                                                                                  | :                        | :          | 4                                                        |
|                                   | 12                    | 13  | 6                      | 10                          | 27                                                                     | 22                            | :        | :                                 | 19                                                                        | 9                                                                                                                  | :                        | ;          | 8                                                        |
|                                   | 4                     | 4   | 4                      | •                           | •                                                                      | 4                             | 4        | •                                 |                                                                           | 6                                                                                                                  | ; ;                      | <b>C</b> 3 | 4                                                        |
|                                   | 12                    | 13  | 6                      | 10                          | <b>40</b>                                                              | 23                            | 6        | 21                                | 19                                                                        | cr                                                                                                                 | · :                      | -          | 80                                                       |
| MEASUREMENT OF WIDTHS— (PRAMANA.) | The width of the face | 8 1 | top to the neck at the | width of the neck at<br>tom | The width from shoulder to shoulder, immediately below the hikkā-sātra | The distance between the arm- | h of the | The distance between the nipples. | The width of the chest, at the place where it ends and the abdomen begins | The width at the loin, (madhya,<br>the place where the upper<br>partion of the body joins with<br>the lower limbal | The width of the abdomen |            | The width of the hip below the male organ, (\$rōṇidēsam) |

|                                                  |        | MBA         | SURBM         | MRASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORDI      | NG TO      | THE          |                      |
|--------------------------------------------------|--------|-------------|---------------|-------------------------------|-------------|------------|--------------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY MEASURED.                      | Silpa  | Śilparatna. | Amér<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Кянр        | Kāmagama.  | Vaikh<br>gar | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                  | Ang.   | Yava.       | Ang.          | Yava.                         | Ang.        | Yava.      | Ang.         | Yava.                |
| The width of the thich at its root               |        | :           |               | :                             | 13          | 4          | 13           | m                    |
| lle                                              | 13     | 9           | 14            | cq                            | :           | :          | 11           | 0                    |
| Do. at its lower end                             | :      | :           | :             | :                             | 6           | *          | :            | :                    |
| the knee                                         | 00     | 9           | 6             | 9                             | 80          | *          | 6            | Ť                    |
| The width of the portion where the knee ends     |        |             |               |                               | (           | ,          |              |                      |
| fine forelest begins                             | n      | C4          | :             | :                             | æ           | -          | :            | :                    |
| The width of the foreleg at its middle           | 9      | 9           | 9             | 9                             | :           | :          | -            | 0                    |
| The width of the shaft of the foreleg            | 4      | 9           | 4             | 9                             | :           | :          | 4            | <b>-</b> #           |
| The distance between the inner bony projec-      |        |             |               |                               |             |            |              |                      |
| tions on the ankles                              | 'n     | က           | 2             | က                             | 2           | 0          | 20           | 0                    |
| The width of the heel                            | 4      | 4           | 4             | 4                             | :           | :          | m            | 4                    |
| The height of the heel (from the ankle to the    |        |             |               |                               |             |            |              |                      |
| eround)                                          | 4      | 4           | 4             | 4                             | :           | :          | 4            | ₹#                   |
| The width at the middle of the sole of the foot. | 9      | 87          | 9             | <b>C</b> 4                    | 20          | <b>C</b> 9 | ō            | *                    |
| The breadth of the sole at the toe end           | 2      | 0           | 7             | 0                             | 9           | 0          | :            | :                    |
|                                                  | 4      | 67          | 4             | <b>C4</b>                     | 4           | 0          | 4            | 0                    |
| width of the same                                | 63     | _           | Ø             | -                             | <u>(</u> 2) | •          | <b>C</b> 9   | 0                    |
| width of the toe-nail                            | 7      | -65         | -             | -401                          | -           | <b>C4</b>  | :            | :                    |
| eneth of the same                                | 0      | (2)<br>89   | 9             | €<br>**                       | -           | <b>C4</b>  | :            | :                    |
| ength of the toe adjacent to the great to        | 4      | ണ           | 4             | က                             | 4           | m          | 4            | -                    |
| The length of the middle toe                     | es<br> | 9           | က             | 9                             | က           | 7          | m            | -                    |

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| 4                                  | 0                           | -                                          | -40                         | 0                                 | -                          |                                                 | _                                        |                                             | _    | :<br>-                          |                                             | :        |                                    |                        | -  | 0                      |                                               | •       | 4                               | -          | _                                              |                                   | -                       | ' ;         | -      |   | 3 6                                   | - ( | 9                                          |
|------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------|------|---------------------------------|---------------------------------------------|----------|------------------------------------|------------------------|----|------------------------|-----------------------------------------------|---------|---------------------------------|------------|------------------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------|-------------|--------|---|---------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| 4(?)                               | 0                           | -                                          | -<br>-                      | 0                                 | -                          |                                                 |                                          |                                             |      | :<br><br>:                      |                                             | -        | -                                  | -                      |    | 0                      |                                               | -       | -                               | - 69       | - 62                                           | -                                 | -                       | -           | _      | - |                                       | - ( | 9                                          |
| 1                                  | 23                          | -                                          | -                           | -                                 | -                          | _                                               | _                                        |                                             |      | <br>:                           | _                                           | -        | 80                                 | 7                      | 40 | 4                      | _                                             | -       | . 9                             | 10         | 10                                             | 4                                 | -                       | -           |        |   | 10                                    | > 0 | <br>-                                      |
| -                                  | 4                           | :                                          | :                           | :                                 | :                          |                                                 |                                          |                                             | :    |                                 |                                             | :        | က                                  | CQ                     | 9  | 9                      |                                               | •       | 4                               | <b>C</b> 7 | -                                              | Cd                                | CQ                      | C           | -      |   | •                                     | •   | ٥                                          |
| က                                  | 61                          | :                                          | :                           | :                                 | :                          |                                                 |                                          |                                             |      | :                               |                                             | :        | œ                                  | 7                      | 5  | 67                     |                                               | 2       | 9                               | 2          | 2                                              | 4                                 | 7                       | -           | -      | - | -                                     | 40  | >                                          |
| 1                                  | 4                           | :                                          | :                           | :                                 | :                          |                                                 |                                          |                                             | :    | :                               |                                             | :        | က                                  | q                      | 9  | 9                      |                                               | 0       | 4                               | <b>C</b> 7 | -                                              | 67                                | C9                      | cq          | -      |   | •                                     | •   | ٥                                          |
| m                                  | 67                          | :                                          | :                           | :                                 | ;                          |                                                 |                                          |                                             | :    |                                 |                                             | :        | -                                  | -                      | 20 | က                      |                                               | -       | 9                               | 20         | 2                                              | 4                                 | 4                       | -           | -      | - | -                                     | 10  | >                                          |
| The length of the toe next to that | The length of the small toe | The width of the toe next to the great toe | The width of the middle toe | The width of the toe next to that | The width of the small toe | Of the total breadth of the nails of each toe a | fourth should be that of the surrounding | strip of flesh that keeps them bound to the | toes | arangoana gives 54, 4 and 3 var | as the lengths and breadths of the nails of | the toes | The width of the arm at the biceps | The width at the elbow | :: | The width at the wrist | The length of the palm of the hand, minus the | fingers | The length of the middle finger |            | The length of the forefinger (or index-finger) | The length of the smallest finger | The length of the thumb | at its root | s root |   | width of the ring, finder at its root | 1   | THE WILLIAM OF SIDSTINGS INGST SE ISS FOOT |

|                                                                                              |            | MBA         | SURBM | ENTS A                 | CCORDI | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | THE                   |                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|-------|------------------------|--------|-------------------------------|-----------------------|-----------------------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                               | Śilpa      | Silparatna. | Améu  | Améumad-<br>bhēdāmaga. | Kāraņ  | Kāraņāgama.                   | Vaikh                 | Vaikhānasā-<br>gams.              |
|                                                                                              | Ang.       | Yava.       | Ang.  | Yava.                  | Ang.   | Yava.                         | Ang.                  | Yava.                             |
| The width of the fingers at the tips is less by one sixteening of the role                   | :          | :           | :     | :                      | :      | ;                             | :                     | :                                 |
| gers is the width of the nail of each finger                                                 | :          | :           | :     | :                      | :      | :                             | :                     | :                                 |
| fourths of their width to for the trade and the                                              | :          | :           | :     | :                      | :      | :                             | The wid               | The width of the digit of the     |
| those of the fingers oval in shape                                                           | :          | :           | :     | :                      | :      | :                             | thum<br>bears t       | thumb which<br>bears the pail =   |
| The length of the orgic of the inger bearing the nail should be twice the length of the nail | :          | :           | :     | ÷                      | :      | :                             | of the in             | of the index fin-                 |
|                                                                                              |            |             |       |                        |        |                               | of the                | middle                            |
|                                                                                              |            |             |       |                        |        |                               | of the                | ring-fin-                         |
|                                                                                              |            |             |       |                        |        |                               | of the                | of the small fin-                 |
| The length of that digit of the thumb which is near the palm                                 | <b>c</b> 9 | H           | 61    | -                      | :      | :                             | The width of digit of | The width of that<br>digit of the |



Suprabhēdāgama.

given in the Amsumadbhēdāgama.

Amsumadbhēdāgama.

[To face page 15 of App. B.]

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| thumb which is near the palm - 4                                                                                                          | ger = 6<br>of the middle                                           | finger = 3 of the ring fin-<br>gar = 1 64<br>of the small fin-<br>ger = 1 4 | middle digit of the index fin- ger = 5. of the middle fin- ger = 0.                                                                                                                                                          | of the ring fin-<br>ger = 54.<br>of the small fin-<br>ger = 3. | ::4                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                           | : :                                                                | :                                                                           | <u>-</u> -                                                                                                                                                                                                                   | :                                                              |                                                                                                                   |
| :                                                                                                                                         | : :                                                                | :                                                                           | :                                                                                                                                                                                                                            | :                                                              | 2:                                                                                                                |
| 69                                                                                                                                        | : •                                                                | ro                                                                          | :                                                                                                                                                                                                                            | :                                                              | 404                                                                                                               |
| c4 c4                                                                                                                                     | 1 69                                                               | -                                                                           | :                                                                                                                                                                                                                            | :                                                              | 6                                                                                                                 |
| CI                                                                                                                                        | . •                                                                | ı,                                                                          | :                                                                                                                                                                                                                            | :                                                              | 404                                                                                                               |
| 84 85                                                                                                                                     | 1 61                                                               | =                                                                           | :                                                                                                                                                                                                                            | :                                                              | 6 6                                                                                                               |
| The length of that digit of the middle finger which is near the palm  The length of that digit of the index finger which is near the nalm | The length of that digit of the ring-finger which is near the palm | The length of that digit of the small finger<br>which is near the palm      | The lengths of the middle digits of each finger should be the arithmetical mean of the lengths of the extreme digits of each finger.  There should be only two digits in the thumb, while the other fingers should have each |                                                                | The width of the palm at its finger end The width of the same near the wrist The width of the same near the wrist |

## HINDU ICONOGRAPHY

|                                                                                                                                |            | MEA         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | ENTS A       | CCORDI | NG TO         | THIS                                                               |                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|-------------------------------|--------------|--------|---------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                                                                 | Silpa      | Silparatna. | Amsumat-<br>bhedagama.        | mat-         | Кагар  | Катаравата.   | Vaikh                                                              | Vaikhānasā-<br>gams.                                              |
|                                                                                                                                | Ang.       | Yava.       | Ang.                          | Увув.        | Ang.   | <b>Үв</b> ув. | Ang.                                                               | Yвув.                                                             |
| The length of the space between the root of the thumb and the root of the foreign:  The distance between the root of the thumh | က          | 4           | ಣ                             | 4            | :      | :             | es                                                                 | 4                                                                 |
| and the wrist The thickness of the wrist                                                                                       | <b>4</b> : | • :         | <b>₹</b> ⊢                    | <b>6</b> (3) | ::     | ::            | ::                                                                 | ::                                                                |
| The knickness of the paim of the hand near kne wrist (Pärshyshasta) The knickness of the same near the finger end.             | e          | 00          | eo :                          | • :          | :-     | : 9           | The wid<br>Parsh                                                   | 4 0<br>The width of the<br>Parshnihasta = 8                       |
| The shape of the two halves of the palm near the wrist should have the shape of the body of a parrot                           | <u>:</u>   | :           | :                             | :            | ;      | :             | The width or portion rest ling the belthe parrot.  2 The thickness | The width of the portion resemb-<br>ling the belly of the parrot. |
| At the roots of the fingers there should be                                                                                    |            |             |                               |              |        |               | ig s                                                               | this portion =                                                    |
| white wife the fall should decrease from the wrist to the finger by 5, 4 and 3 yawa                                            | : :        | : :         | : :                           | : :          | : :    | : :           | : :                                                                | : :                                                               |

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |                                               |                               |                                                 |                                              |                                         |            | -                      | _                                        |                      |          |                                              |                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------|------------|------------------------|------------------------------------------|----------------------|----------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| sasagama, the<br>the inse of list)<br>the root of the<br>root of the<br>finger : 6 secon<br>finger : 6 secon<br>the sidelie<br>im right up to<br>all right up to<br>second be<br>les, there should<br>the should be<br>les, there should<br>the should be<br>les, there should                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                            |                                               | 0                             | 0                                               | •                                            | •                                       | <b>4</b>   | :                      | :                                        | :                    |          | :                                            | :                                         |
| de (the line to the line to the line to the line to line to line to the selection the palm sign |                                            |                                               | 43                            | 13                                              | 96                                           | 9                                       | -          | :                      | :                                        | :                    |          | :                                            | :                                         |
| to coording to the Fottkensangers, the line called the sparschke (he line of lish should begin from near the root of the should begin from near the root of the should reach the sides of the root of the index finger; 5 grows below this line should be he seignewike. (he line of learning); from the middle of the bottom of the pealm right up to the finger end of the palm right up to the finger end of the palm should be the fromer-reke. Besides, there should be bother lines resembling in shape the outlines of the seaker the confines of the seaker the confines of the seaker.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |                                               | :                             | :                                               |                                              | :                                       | i          | 0                      | 0                                        | 0                    |          | :                                            | :                                         |
| ing to tralled the lift begin if finger in root of in the lift in |                                            |                                               | :                             | :                                               |                                              | :                                       | :          | 92                     | <b>4</b> 3                               | 23                   |          |                                              | :                                         |
| Accord lines should small of the of the the the the outil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                            |                                               | 0                             | -                                               | •                                            | >                                       | •          | :                      | :                                        | :                    | -        | ,                                            | 0                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |                                               | 38                            | =                                               | e                                            | 30                                      | 63         | :                      | :                                        | :                    | -        | H                                            | 60                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |                                               | 0                             | 2                                               | •                                            | >                                       | 0          |                        | :                                        | :                    | _        | >                                            | 0                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                            |                                               | 38                            | =                                               | 8                                            | 9                                       | <b>c</b> 9 | :                      | :                                        | :                    | •        | +                                            | 9                                         |
| There should be nne lines in the shape of a yare, chakre, is-is, padma or kusa drawn on the palm of the hand. Their depth should be a eighth of a yave.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Gircomperrital Messurements<br>(Parimana). | The circumference of the head round where the | ears are attached to the head | The distance, measured behind, from ear to ear. | The distance, measured in front, from ear to | The width of the place where the ear is |            | The girth of the chest | The girth of the abdomen round the navel | The girth at the hip | ion of t | Mandalat-nora-keśantam (?) (From the eirenm- | farence of this sirole to the front hair) |

#### HINDU ICONOGRAPHY.

|                                                                                                                              |       | MBA         | SUBER        | BNT'S A                | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | NG TO | THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|--------------|------------------------|-------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                                                               | Silpe | Silparatna. | Amér         | Améumad-<br>bhēdāgama. | Kāraņāgama.                   | gama. | Vaikh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                                                                                              | Ang.  | Yava.       | Ang.         | Yava.                  | Ang.                          | Yava. | Ang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Yava.                |
| , <u>5</u>                                                                                                                   | 6     | 0           | 6            | 0                      | :                             | :     | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                    |
| Mandald-prisshtha-kësëntam (?). (From the circumference of this circle to the back hair) From the ushmiska to the front hair | 9 :   | ∢ ;         | <b>6</b> 7 : | ∢ :                    | :6                            | :0    | :0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | :0                   |
| From the same to the karna-teis, (the hair mets to the ear) From the same to the back hair The width of the forehead         | : :6  | : :0        | : :6         | : :0                   | 12<br>13                      | 0#:   | 9 ::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · · ·                |
| MEASUREMENTS OF THE BYR. The brow should lie exactly between the front hair and the akin sistra.                             |       |             |              |                        |                               |       | From t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | From the front       |
| The brow should resemble a bow. The space between the inner ands of the brows. The laugh of the brow                         | a 0   | -#*O        | 0.0          | 40                     | :9                            | :0    | middle total | 2 1 20               |

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| :                                     | _                                                                                    | 9     | 3                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              | ,                                             | ~ <del>*</del>                                                               | :                                                                     | :                                                          | :8                     | 3                     | •                                            | ••                    |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------------------|-----------------------|----------------------------------------------|-----------------------|
| :                                     | •                                                                                    | 0     | •                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               |                                                                              | :                                                                     | :                                                          | : 0                    | •                     | •                                            | ٠                     |
| :                                     | :                                                                                    | ø     | 9                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               | : :                                                                          | es                                                                    | •                                                          | 69                     | :                     |                                              | :-                    |
| :                                     | •                                                                                    | 0     | 0                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               | : :                                                                          | C4                                                                    | C4                                                         | <b>C9</b>              | :                     |                                              | :-                    |
| 67                                    | -                                                                                    | 9     | 9                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                        | <b>C</b> 9                                                            | 67                                                         | : 4                    | •                     | c                                            | ۹                     |
| 0                                     | 0                                                                                    | 0     | •                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               | 00                                                                           | C9                                                                    | C4                                                         | :                      | •                     |                                              | 4                     |
| 64                                    | -                                                                                    | 9     | 9                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              | ,                                             | **                                                                           | <b>C9</b>                                                             | Cd                                                         | : 4                    | •                     | c                                            | N                     |
| 0                                     | c                                                                                    | 0     | 0                                                                 |                                                          |                                                                     |                                                                                              |                                               | 00                                                                           | <b>C9</b>                                                             | Cd                                                         | : <                    | >                     | c                                            | 9 H                   |
| The breadth of the brow at its middle | The shape of the brow should be that of the creecent moon or that of a stringed bow. | 9 6ye | The lengths of the whites of the eye on either side of black hall | e should be like the outli<br>I of the lotus flower or l | At the ends of the eyes there should be half a stance of red flesh. | It is stated that in the middle of the pupil (toseswika) there is what is called the jyster- | mandala whose dismeter is said to be a graud. | The breadth of the upper lid (in the open eye). The breadth of the lower lid | The length of the eye lids There should be 90 lashes in each eve-lid. | according to the Kavanāyowa. The distance between the eyes | The length of the eyes | The width of the eyes | The langth of the nasc-puta (the wing of the | The width of the same |

## HINDU IOONOGRAPHY.

|                                                                                                                                                                                                         |       | 1           | ١                      |                        |                | ı                             | ١                   | -                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|------------------------|------------------------|----------------|-------------------------------|---------------------|-------------------|
|                                                                                                                                                                                                         |       | MEA         | SURBM                  | RNT8 A                 | CCCRDI         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | THE                 |                   |
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED                                                                                                                                                                           | Silpa | Silparatna. | Amsumad-<br>bbēdāgama. | Amsumad-<br>obēdāgama. | Kāraņ          | Катарадата.                   | Vaikhānasā<br>gama. | khānasā-<br>gama. |
|                                                                                                                                                                                                         | Ang.  | Yava.       | Ang.                   | Yava.                  | Ang.           | Yava.                         | Ang.                | Yava.             |
| The thiokness of the same at the base of the nose                                                                                                                                                       | 0     | **          | 0                      | <b>-</b> 401           | 0              | 4                             | 0                   | ٠                 |
| the ine flow, which is oppressed like a cup, is known in Sanskrit by the name of Gröt.  The height of the tip of the nose from the qöjt.  The length of the hole of the nostril  The headth of the same | 800   | 0.12        | 800                    | 042                    | 800            | 3 (?)                         | c4 :                | <b>°</b> ;        |
| The wastka-putz should resemble the seed of<br>the long bean, and the shape of the nose<br>should be like that of the flower of secamum.<br>The septum or wall between the two nostrils is              | ,     | )           | ·                      | <u> </u>               | >              | ,                             | :                   | ·                 |
| called in Sanskrie Fushkara.  The length of the pushkara along the base of the nose  Its thickness                                                                                                      | -0    | 0 80        | -0                     | 9                      | - :            | •                             | - :                 | 0 ;               |
| The distance between the nāsāpuṭa.sutra to the tip of the nose Itse length of the gōṭs Itse breadth Itse dopth Itse dopth Itse dopth                                                                    | 0000  | 444         | 0000                   |                        | ; <b>°</b> ; ; | [4 ]                          | 000                 | <b>#</b> 462 :    |



Front and side view of a face drawn to the measurements given in the  $\bar{u}qamas$ .

[To face page 20 App, B.]

## THE UTTAMA-DASA-TALA MEASURE.

|                            | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                  | 2 0 49                                                                                            |                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                            | 24 <del>1</del> 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 <sup>4</sup> 11 2 2 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                  | 0<br>                                                                                             | ## : : : : : : : : : : : : : : : : : :                                                                                                                                                               |
|                            | 4.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 1 2                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0                                                                                                 | 0 S : :                                                                                                                                                                                              |
| MEASUREMENTS OF THE MOUTH. | The length of the upper lip, which is also the length of the mouth  The breadth of the upper lip at its middle  The breadth of the upper lip should gradually diminish from the middle to the sides.  There should be a thin rim throughout the length of the upper lip (pāts in Sanskris) whose thickness should be a years; and the rim should shart from 3\frac{3}{2} years, the breadth of the middle part of the upper lip, to half a yays at | is extremity. The upper lip should have three bends along its length.  The length of the lower lip Its breadth at the middle The thickness of the pais of the lower lip The thickness of the pais of the lower lip The gait of the lower lip should be turned downwards. | The height of the tip of the upper lip, from the chin The mouth should always be sculptured to as | to stress a smiling appearance. The bradar (?) of the cheek from the chin The breadth of the cheek The length of the cheek. The height or convexity of the cheek. The cheek should be ovel in shape. |

#### HINDU ICONOGRAPHY.

| Silparatna, hhādāgama, Kāranāgama, al elevation teeth tower front is be like the is raise of the 3 beeth. 2 beeth. 3 beeth. 5 ilparatna, hhādāgama, Ang. Xava, 5 ilparatna, Ang. Xava, 6 ilparatna, Ang. Xava, 7 ilparatna, Ang. Xava, 8 ilparatna, An |                                                  |       | MR     | BURRA | Measurements according to the | CCORD | NG TO  | THE   |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------|--------|-------|-------------------------------|-------|--------|-------|----------------------|
| Ang. Yava. Ang. Yava. Ang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Parts of the Body<br>Measured.                   | Silpa | ratna. | Améi  | mad-<br>gama.                 | Karan | igama. | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  | Ang.  |        | Ang.  | Yavs.                         | Ang.  | Yava.  | Ang.  | Yava.                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length of hanu-chakra (the oval elevation    |       |        |       |                               |       |        | ı     |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | 0     | 9                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The breadth of the same                          | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | -     | י כיו                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length of the four upper front teeth         | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | 0     | •                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The width of these teeth                         | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | 0     | m                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length and width of the four lower front     |       |        |       |                               |       |        |       | ,                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | :                                                | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | 0     | 2                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length of the canine teeth                   | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | •     | •                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The shape of the canine teeth should be like the |       |        |       |                               |       |        |       |                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length of the teeth in the lower is w. cor-  |       |        |       |                               |       |        |       |                      |
| :::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | responding to the canine teeth                   | ÷     | :      | :     | :                             | :     | :      | •     | 4                    |
| 2 seeth.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | The width of the molar teeth is the same as that |       |        |       |                               |       |        |       |                      |
| 2 teeth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | stare longer than that of the front teeth.       |       | _      |       |                               |       |        |       |                      |
| : : : : : : : : : : : : : : : : : : :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | There should be five teeth on each side of the   |       |        |       |                               |       |        |       |                      |
| :::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . Total, 32 506511.                              | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | 9     | •                    |
| : : : : : : : : : : : : : : : : : : : :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | :                                                | ;     | :      | :     | :                             | ;     | :      | ಣ     | 0                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The length and width of the uvula                | :     | :      | :     | :                             | :     | :      | -     | •                    |

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

|             | _           |           |
|-------------|-------------|-----------|
| `<br>!<br>  | 0 0         |           |
| 0 16        | 0<br>98     |           |
| 13 0 1      |             |           |
| : c         |             |           |
| 9           |             |           |
|             | :           |           |
|             |             |           |
| :<br>:<br>: | :<br>-<br>: |           |
| :           | :           |           |
| . 0         | :<br><br>:  |           |
| : :         | ::          |           |
| en<br>0     | •           |           |
|             |             | : : ::::• |

#### HINDU ICONOGRAPHY.

|                                               |       | MBA         | SURBM                  | ENTS A                | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | NG TO        | H           |                      |
|-----------------------------------------------|-------|-------------|------------------------|-----------------------|-------------------------------|--------------|-------------|----------------------|
| Parts of the Body<br>Measured.                | Śilpa | Silparatna. | Amsumat-<br>bbēdāgama. | Amsumat-<br>bēdāgama. | Kāraņi                        | Кагара́ваша. | Vaikh<br>ga | Vaikhānasā-<br>gama. |
| :                                             | Ang.  | Yava.       | Ang.                   | Ang. Yava.            | Ang.                          | Ang. Yava.   | Ang.        | Yava.                |
| he distance between the two pieces            |       |             | 4                      | ٤                     |                               |              |             | -                    |
| The total length of the ear, from top to the  | : a   | į, °        |                        |                       | : °                           | : <          | :           | :                    |
| The thickness of the earnali or anti-traons   | -     | - 4         |                        | - ;                   | • :                           | > ;          | : :         | : :                  |
|                                               | က     | 0           |                        | :                     | : :                           | : :          | -           | 0                    |
| Its height                                    | 0     | 4           | :                      | :                     | 0                             | *            | :           | :                    |
| The pippels should have decreasing width from |       |             |                        |                       |                               |              |             |                      |
| A member designated the prachhais (tragus) is |       |             |                        |                       |                               |              |             |                      |
| bles the letter la (written as in the Grantha |       |             |                        |                       |                               |              |             |                      |
| alphabet). Its length is                      | cq.   | 0           | ;                      | :                     | :                             | :            | :           | :                    |
|                                               | -     | ₹           | :                      | :                     | :                             | :            | :           | :                    |
| MOIGO                                         | -     | 4           |                        |                       |                               |              | :           |                      |
| This car hole should be round.                | •     | •           | :                      | :                     | :                             | :            |             | :                    |
| The thickness of the rim of the ear           | 0     | 13          | :                      | :                     | 0                             | <b>c</b> 9   | :           | :                    |
| The width of the ear at the back              | -     | *           | :                      | :                     | :                             | ;            | :           | :                    |

## THE UTTAMA-DASA-TĀLA MEASURE.

| MRASUREMENTS OF THE BACK OF BODY.               |          |   |   |   |   |   |   |   |
|-------------------------------------------------|----------|---|---|---|---|---|---|---|
| The distance between the back hair and the ear. | -        | 4 | - | 4 | : | : | : | i |
| The thickness of the Fritans (?) at the back of |          |   |   |   |   |   |   |   |
| spe ear                                         | 0        | * | : | : | : | : | : | : |
| The length of the ear at the back below the     |          |   |   |   |   |   |   |   |
| britani                                         | 7        | က | : | : | : | : | : | : |
| The distance between the back of the ear and    | _        | _ |   |   |   |   |   |   |
| the raised part of the nape of the neck called  |          |   |   |   |   |   |   |   |
| in Sensitrit the tribats                        | 2        | 0 | : | : | : | : | : | : |
| The height of the nape of the neck below the    | ,        |   |   |   |   |   |   |   |
| back hair                                       | <b>+</b> | က | : | : | : | : | : | ÷ |
| The width of the name of the neck at the top    | 6        | 0 | : | : | : | : | : | : |
| The width at the bottom                         | 2        | 4 | : | : | 6 | 9 | : | : |
| The mape of the neck should be broader at the   |          |   |   |   |   |   |   |   |
| base than at the top and the girth of the       |          |   |   |   |   |   |   |   |
| neck should be circular.                        |          |   |   |   |   |   |   |   |
|                                                 |          |   |   |   |   |   |   |   |
| The distance between the armpits measured       |          |   |   |   | 1 | • |   |   |
| behind the beek                                 | 22       | * | : | : | 5 | 0 | : | : |
| The height of the shoulder-blade above the      |          |   |   |   |   |   |   |   |
| ··· · · · · · · · · · · · · · · · · ·           | -        | 0 | : | : | : | : | : | : |
| 1                                               | -        | 0 | : | : | : | : | : | : |
| width of the                                    | 9        | * | : | : | : | : | : | ፥ |
| The width of the back as the addis-sitra        | 8        | * | : | : | : | : | : | : |
| width of the w                                  | 18       | 0 | : | : | : | : | : | : |
| The width of each glutial                       | 6        | 9 | : | : | : | : | : | : |
| These should be epherical in shape.             |          |   |   |   |   |   |   |   |
| The width of the space between the glutisls     | •        | * | : | : | : | : | : | : |
|                                                 | 1        |   |   |   |   |   |   | I |

#### HINDU ICONOGRAPHY.

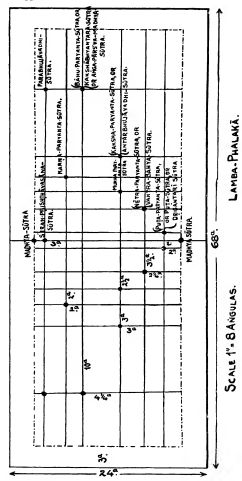
|                                                                                            |       | MB.         | SUBBI         | ENTS A                 | CCORDI | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | THE   |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|---------------|------------------------|--------|-------------------------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY MEASURED.                                                                | Silpa | Silparatna. | Améu<br>bhēdā | Améumad-<br>bhēdāgama. | Kāraņ  | Кагападаша.                   | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                                                            | Ang.  | Yava.       | Ang.          | Yava.                  | Ang.   | Yava.                         | Ang.  | YAVB.                |
| Measurements of the width on the sides.                                                    |       |             |               |                        |        |                               |       |                      |
| The width of the side of the body near the armpits                                         |       | •           |               |                        |        |                               |       | ;                    |
| The width of the side of the body at the stana-                                            | . ;   | > 0         | :             | :                      | :      | :                             | :     | :                    |
| The width of the side at the madhya-sitra                                                  | 2 22  | 29 69       | : :           | : :                    | : :    | : :                           | : :   | : :                  |
| The region below the madhya-sutta is known as the Śrōn: dēla.                              |       |             |               |                        |        |                               |       |                      |
| The width of the side of the body at the middle of the Sross                               | 17    | 0           | :             | :                      | :      | :                             |       | :                    |
| The height or bulge of the *rôn* should consist of 4 angulas below and 4 angulas above the |       | 0           | :             | :                      | :      | :                             | :     | :                    |
| addis-sistra. The height of the hip below the Śrōni.                                       | 70    | 4           | ;             | :                      | :      | :                             | :     | :                    |
| The Srops should be bulging near the hip.  The drishs should be raised from the root of    | 13    | 4           | :             | :                      | :      | :                             | :     | :                    |
| the thighs. The stone                                                                      | 4     | 4           | :             | :                      | :      | :                             | :     | :                    |

## THE UTTAMA-DASA-TĀLA MRASURE.

| The outline of the side of the body from the armpit to the abdomen should be slauting and the total slaut is In the case of five the neck above the hisker. | <br>   | :      | :  | :    | :      | :   | ÷   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|----|------|--------|-----|-----|
| setra agona be bine in colour. The height of the nipples from the chest                                                                                     | 2 . 0  | :      | ;  | :    | :      | :   | :   |
| The diameter of the nipples                                                                                                                                 | 2      | :      | :  | :    | :      | :   | :   |
| The height and diameter of the nut of the nipple (shirohaka)                                                                                                | 0 - 3  | :      | ;  | :    | :      | :   | :   |
| The width of the navel.                                                                                                                                     | 7      | :      | ;  | :    | :*     | :   | :   |
| The spiral in the navel should be clockwise. The width of the navel at the bottom                                                                           | 0      | _:<br> | :  | :    | · :    | :   | :   |
| The width at the base of the penis                                                                                                                          | 4 70   | :0     | :0 | : 10 | :-     | : : | : : |
| : :                                                                                                                                                         | 2      | · :    | :  | :    | :      | :   | :   |
| ortion between the shaft and the roomis is as 2 to 1.                                                                                                       |        |        |    |      | ****** |     |     |
| The width of the nut where it joins the shaft should be greater than that of the shaft by                                                                   |        |        |    |      |        |     |     |
| one year. The Kāraņāgama states that the width of the shaft is \$th less than that of the                                                                   |        |        |    |      |        |     |     |
| nut.<br>The nut of the penis should resemble in shape                                                                                                       |        |        |    |      |        |     |     |
| The length and width of the testes                                                                                                                          | 7      | •      | 0  | 7    | •      | :   | ፥   |
| Their thickness The thick inst helps the testes should be fleshy                                                                                            | eo<br> | :      | :  | :    | :      | :   | :   |
| and well developed.<br>The width at the back of the knee-joint                                                                                              | . 4    | 4      | 69 | :    | :      | :   | :   |

## HINDU LOONOGRAPHY.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       | MR/         | SUREM | ENTS 4                 | MRASUREMENTS ACCORDING TO THE | NG 20       | 118   |                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|-------|------------------------|-------------------------------|-------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Silpa | Silparatna. | Amét  | Amsumad-<br>bhēdāgama. | Kāraņ                         | Катаравата. | Vaikh | Vaikhānssā-<br>gama, |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Ang.  | Yava.       | Ang.  | Yava.                  | Ang.                          | Yava.       | Ang.  | Yava.                |
| The thickness of the knee-joint  The middle and the sides of the body should be modelled beautifully.  According to the Vaikhānasāgama, there should be marke resembling the chakra and ścnkha on the sole of the feet.  The inage should be made beautiful so as to produce a pleasing effect on the eye of the observer.  The upper portion of the body (above the wackha-sistes) should be exactly equal in length to the lower portion.  In the sculpturing of the various limbs of the image, deriations of about one to six years from the standard measurementis given above may occur and the resulting image should not be treated as of faulty proportions. The artist may model images as well as he can and with due proportions. | cd    | 4           | CQ.   | 4                      | :                             | :           | :     | : .                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       | _           | _     | _                      |                               |             |       | _                    |



[To face page 29, App. B.]

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA-MEASURE.

For measuring lengths along plumb-lines an instrument called the Lamba-phalaka is employed. It is a plank two angulas in thickness and measuring 68 angulas in length and 24 in breadth. All round the plank a margin of 3 angulas is left. A small hole, just a trifle larger than a yava in diameter, is bored in the centre of the margin along the length of the plank; this hole is meant for the madhya-sūtra. Other holes are bored for the puta-paryanta-sūtra (nāsā-puta-sūtra), nētra-paryanta-sūtra, karņa-paryanta-sūtra, kaksha-paryantasūtra, and bāhu-paryanta-sūtra, in places marked on the accompanying diagram of the Lamba-phalaka. Through these are suspended by strings, which are one yava in thickness, small plummets of iron or clay. In the case of reclining figures the sūtras are strings stretched horizontally in front of the figure which is in the process of modelling. In the case of the sthanaka-murti, the madhya-sutra which is suspended from the sikhamani (crest-jewel) set in front of the kirīta (crown) of the image, should pass through the middle of the forehead, between the brows, the middle of the nose, the neck, the chest, the abdomen, the private part and between the legs; it should touch the body at the tip of the nose and the middle of the abdomen. The distance of the top of the crown

#### HINDU ICONOGRAPHY.

behind the madhya-sūtra is 6 angulas; that of the middle point of the chin 41 angulas; that of the hikkā-sūtra. 4 angulas: that of the middle of the chest, 2½ angulas; that of the navel, 1½ angulas; that of the root of the penis, 2 angulas; that of the middle of the thighs, 3 angulas; that of the kneejoint, 8 angulas; that of the shin bone, 16 angulas; of the total length of the great toe a portion measuring half an angula is to be in front of the madhya-sūtra, while the remaining portion of it measuring 21 angulas is found to be behind the madhya-sūtra. The bāhu-paryanta-sūtra. which is also known as the anga-pārkva-madhyasūtra, should pass through the middle of the side jewel of the crown, the head, the sides of the ear, the upper arm, the elbow, and the middle of the knee, the foreleg and the foot. The other madhya-sūtra which is hung behind the middle of the back, should pass through the middle of the back of the crown, the head, the nape of the neck, the back-bone, between the two glutials, and the beels. vaktra-bāhya-sūtra should pass by the side of the head, through the extremity of the mouth, side of the cheek, end of the chin, side of the \$roni, and the middle of the thigh and the foreleg.

All the six sūtras mentioned above should be suspended as far below as the pūtha or pedestal on

#### THE UTTAMA-DASA-TĀLA-MEASURE.

which the image is made to stand, whereas other sūtras, which are required for taking the measurements of particular limbs of the body may be suspended as far as the lower extremity of those limbs.

The nāsā-puṭa-sūtra is also called the drigantanī-sūtra, that is, the line that passes through the inner margin of the eye near the nose. This sūtra also passes through the extremity of the mouth and is the same, therefore, as the vaktra-bāhya-sūtra. The antarbhujāvadhi-sūtra is the same as the kaksha-paryanta-sūtra and is also sometimes called the anga-pāršva-madhya sūtra, a term which means the line which is to pass through the middle of the side of the body. The sūtra which passes through the back of the head and is known as the śirah-pṛishṭhāvasāna-sūtra, is also the outer limit of the back hands of a figure with four arms.

Different names are found given to the same  $s\bar{u}tra$ , according as the  $s\bar{u}tra$  is viewed from the front or the side of the  $Lamba-phalak\bar{a}$ ; for example, the  $kaksha-paryanta-s\bar{u}tra$ , when viewed from the front of the  $Lamba-phalak\bar{a}$ , is seen passing just in front of the arm-pit and is therefore called the line that forms the limit of the arm-pit; the same  $s\bar{u}tra$  when viewed from the side is seen passing just in front of the bhuja or the upper

#### HINDU ICONOGRAPHY.

arm; hence it is called the line which forms the inner boundary of the upper-arm or antarbhujā-vadhi-sūtra.

If the image is a seated one, the six sūtras should be suspended as far as the pūṭha on which it is seated. The distance between the two knees in a figure seated with crossed legs, as in the yōgāsana posture, is equal to half the total height of the corresponding standing figure, that is, 62 aṅgulas.

# उत्तमद्शतालांबांघः ।

उत्तमं दशतालस्य श्रृणु बक्ष्ये विशेषतः । உத்தமதசதாலத்தினுலே அங்கமானம் சொல்லப்படா கின்றது.

> सवेदाविंशदंशं तु शतं निम्बोदयं कुर ॥ तेष्येव तालमात्रं स्यात् (१)

பிம்போதயத்தை 124 செய்த இதில் ஓரம்சம் தேக மாத்திராங்குலமென்று பெயாரம்.

तन्मात्रं बसुमाजितम् । एकांशं तु यवं प्रोक्तं அக்த விர‰ 8 செய்தால் ஒரம்சத்துக்கு யலை என்ற பெயராம்.

यवैदेवाङ्गुळैरिपि ॥ उच्चीवात्पादपर्यन्तमङ्गमानं प्रकल्पयेत् ।
.....உஷ்ணீஷம் அடங்கி பாதபர்யக்தமாக அங்க
மானது அளக்கப்படா கின்றது.

## उत्तमद्शतास्त्रविधिः ।

[कण्ठान्ततिर्यक्स्तं तु \*] हिकास्त्रमुदाहतम् ॥ கண்டத்தக்குக் குறக்குண்டான ஹல் ஹிக்கா சூத் தெர மென்ற பெயராம்.

கர்ணேச்சம் † ஒரு யவை குறைய.......

\* Could it be कण्ठोबस् ? † डकंटि…ாச்சம் ?

### उत्तमब्द्यताकविषिः ।

| तत्त्त्त्रा[बृदयान्तं च इदयानामिसीमकम् ।                 |
|----------------------------------------------------------|
| नाभेस्तु *] मेढ्मूङान्तं समं गुणयवाधिकम् ॥               |
| त्रयोदशांशमुत्सेषं प्रत्येकं द्विजसत्तमाः!।              |
| தவும் கிரல் 18 யவை 8. இருதயத்தி                          |
| ணின்று காபிவிமாக்தமாகவும் விரல் 18 யவை 8. காபிபி         |
| விருக்து                                                 |
| मेद्म्छात्तिर्यक्स्तं मध्यसूत्रं तदुष्यते ॥              |
| மேட்ரமுலத்துக்குக் குறுக்குண்டான சூத்திரம்               |
| † மென்ற பெயராம்,                                         |
| मध्यसूत्रादषश्चोददीवं नक्ष[त्र*] (भाग) मायतम् ।          |
| தைடை நீளம் <b>பி</b> ரல் 27.                             |
| तस्माद्देदाङ्गुळं जानुतुङ्गं जङ्घोरसादशम् ॥              |
| அதினின்றும் ஜாறதைங்கம் விரல் 4, ஜங்<br>*                 |
| युगं पादतळोत्सेधमेवमुत्सेधमुच्यते ।                      |
| பாததலே <b>ரத்</b> ஸேதம் <b>சி</b> ரல் 4, இப்படி உஷ்ணீஷத் |
| தில் கின்றும் பாதபர்யர்தமாக உத்ஸேதம் விரல் 124.          |

<sup>†</sup> மத்திய சூத்திர ௦

<sup>\* ்</sup>கைக்கும் அடையின் சினமே.

#### उत्तवस्थतास्त्रविदिः ।

अनुष्ठाप्राचु पार्ध्यन्तं तलं सत्तदशाङ्गुलम् ॥ பெருகிசல் அணிமீலே கின்றம் குதியளவாகவுள்ள கீளம் விசல் 17.

हिकासूत्रादधोबाहुदीर्घमृक्षाङ्गुळं भवेत् । ......क் மாஹு தீர்க்கம் விரல் 27.

क्र्रीरोबं द्विभागं स्यादेकविंशत्यकोष्ठकम् ॥ கோர்ப்பரோச்சம் கிரல் 2.....

सार्धत्रयोदशाङ्गुरुयं (तस्मान्) मध्यमाङ्गुलिसीमकम् । முன்கையெல்ஃயின் முடிவினின்றம் மத்பாங்குளி மின் அக்கொமளவாக விரல் 183.

मुखान्तस्य तु विस्तारं सार्धत्रयोदशाङ्गुङम् । முகாக் தத்தினைடய......

प्रीवाप्रं सार्धनन्दांशं प्रीवासूलं दशाङ्गुलम् ॥ இரீவாக்கொம் பரப்புவிரல் 9 है. கிரீவாமூலம் பரப்பு விரல் 10.

हिकाधो बाहुसीमान्तं चत्वारिंशां[शमेव हि\* ।]

<sup>\*</sup> விக்கா சூத்திரத்தி<del>ன்</del> இ°

#### क्तमक्शताकविधिः ।

| सार्षद्वाविंशदङ्गस्यं कक्षयोरन्तरं तथा ॥                   |            |
|------------------------------------------------------------|------------|
| नवांशं चतुर्यवोपेतं बाहुम्लविशालकम् ।                      |            |
| <b>சுஷக்களுக்கு ஈ</b> டுப்பரப்பு <b>வி</b> ரல் 22 <u>}</u> |            |
| एकार्विशति बाहुस्त्यास्तनदेशे च विस्तरम् ॥                 |            |
| इदयावधिविस्तारमेकोनविंशदङ्गुलम् ।                          |            |
| இரு தயமள வாக                                               | விஸ் தாரப் |
| 19.                                                        |            |

कलांशं चतुर्यवोपेतं मध्यव्यासमुदाहतम् ॥ மத்தியவியாசம் 16......

சிரல்

एकोनविंशदंशं तु श्रोणितारमुदाहतम् । क्षिताळ्ली क्षात्रकं क्षीत्रकं 19.

कटेरप्रविशास्त्रं तु द्विनवाङ्गुस्पते ॥ கடியினுடைய அக்கிரம் விசாலம் விரல் 18.

तदघः कटिपार्श्वान्तविस्तारं सार्धविद्यतिः । அனின்கீழே கடிகை பார்சுவார்தமாக விஸ்தாரம் விரல் 201.

पादोनमनुभागं तु ऊक्मूखिशालकम् ॥ ஊருமூல விசாலம் விரல் 182.

सपादमनुभागं तु उत्तमध्यविद्याककम् । क्षात्रकृष्ट्रीय क्षीन्त्रकं क्षीरकं 141. बत्तमदशताखविषिः।

पादोनधर्मभागं तुः जानुन्यासमुदाहृतम् ॥ ஜாது கியாசம் கிரல் 92.

सपादवसुमार्गं तु जङ्गम्लविशालकम् । भ ऋषंडाक्षकः बीटाकां धीरकं 8र्रेः.

पादोनसप्तभागं तु जङ्कामध्यविशालकम् ॥ श्रमं

तयोर्भध्यततं विप्राः ! नवभागमुदाहृतम् । முன்சொன்ன இரண்டு ஈடு விசாலம் விரல் 9.

पादोनपञ्चभागं तु नलकाविस्तृतं भवेत् ॥ हजारुमं सीमारुकं सीकं 4हूरे.

त्रियवाधिकपञ्चांशं गुल्फाश्चन्यासमुच्यते । குல்பாக்ஷ் வீசாலம் வீரல் 5 யவை 8.

अक्षादातलतुङ्गं तु सार्धवेदाङ्गुलं भवेत् ॥ அக்ஷத்தில் வின்றும் தலமளவாக உயாம் விரல் 4हु.

पार्थितारं च तत्तुरूपं पार्थ्योरुचं तदेव हि । பார்ஷ்ணிதாரம் விரல் 4हे. அதினுடைய உச்சம் விரல் 4हे.

तलमध्यं वढङ्गस्यं यवद्वयसमायुतम् ॥ इ००७ इंडियार्क क्षीरकं ६ यक्तवा ३.

#### उत्तमवद्याताकाविषिः

तळाप्रविस्तृतं सप्तभागमित्यभिषीयते । தலாக்கெகின்தாசம் கிசல் 7.

दियवाधिकवेदशिं पादाङ्गुष्ठायतं भवेत् ॥ பாதாங்குஷ்டாயதம் விரல் 4, யலை 2.

यवोपेतद्वयांशं तु तस्य विस्तारमुच्यते । பாதாங்குஷ்ட விஸ்தாரம் விரல் 2, யலை 1.

तारार्षे नखविस्तारं पादोनायामवर्तुलम् ॥ அங்குஷ்ட விஸ்தாரத்தில் பாதி ஈகவிஸ்தாரமாவத அதில் முக்கால் ஆயாமமாவது.

त्रियवोपेतवेदांशं तर्जन्यायाममुख्यते । தர்ஐக்யாயாமம் விரல் 4, யலை 8.

पादोनवेदभाग न्त्वनामिकायाममिष्यते ॥ அகாமிகாயாமம், விரல 8, யலை 1.

सार्धपक्षांशमानं तु किनिष्ठाङ्गुलिदीर्घकम् । कर्रिकंक्षक है हे हं केंद्रक कि हुई है :

प्रदेशिन्याः क्रमात्तारं नवसप्तार्धसप्तषट् ॥ यवमानं स्वतारार्धं नखं प्रवेक्तिवद्विदः ।

போதேகில் முதலான காலுவிரலுக்கும் தாரம் அடைவே 9, 8½ (7½?), 7, 6, யவை மாத்திரமாவது. அக்தக்த தாரத்தில் பாதி ககமாவது.

### उत्तमव्दाताकाविधिः।

तत्तदङ्गुळविस्तारं वेदांशं विमजेद्धुषः ॥ त्रिमागपङ्गुळाप्रोबं शेषं स्यात्तु नखेतरे । அக்தக்த விரல் விஸ்தாரத்தை 4 செயத இதில் 8 உறிலே களக்குரோச்சம் கொள்ளுவான். கின்றது........

त्रियवाधिकवस्वंशं बाहुमध्यविशालकम् ॥ பாகுமத்திய சிசாலகம் வீரல் 8, யலை 8.

सपादसप्तभागं तु कूर्परव्यासमुख्यते । किंगांग्रीमा कीयान्यकं

पादोनरसभागं तु प्रकोष्ठमध्यविस्तरम् ॥ முன்கை ஈடுவிஸ் தாரம் விரல் 5½.

पादोनचतुरंशं तु मणिबन्धविशालकम् । மணிபந்த விசாலகம் விரல் 83.

सप्तांशं तु तलायामं सार्धपणमध्यमाङ्गुलम् ॥ உள்ளங்கை கீளம் விரல் 7. கடுவிரல் கீளம் விரல் 6}

सपादभूतभागं स्यादनाम्यायाममुख्यते । அதாமிகா கீளம் விரல் 52.

यवाधिकं तु पद्मारं तर्जन्यायाममुख्यते ॥ தர்ஐகீ கீளம் விசல் 5, யவை 1.

सपादवेदमागं तु दीर्घाङ्गष्टकनिष्टयोः । अञ्चलक्ष्यः करिक्ष्यकंडलक्ष्यः वितंत्रेतकं क्षीतकं क्षेत्रे.

## उत्तवप्रदाक्षिकः।

## अङ्गुष्ठम्कविस्तारं सपादांत्रमुदाहतम् ॥ २०ज्ञुबीरकं अव्यंध्यरधेध्यं बीरकं 1र्रेः

# तर्जन्यष्टयना स्पाता नवसङ्ख्या त मध्यमा ।

தர்ஐகி அடிப்பாப்பு பவை 8. மத்பமை மூலவிஸ் தாரம் பவை 9.

## अनामिका चाष्ट्रयवा कन्यसाततिवस्थवाः ॥

அகாமிகா மூலவிஸ்தாரம் பவை 8. கடிஷ்டிகா மூலத் தில் பவை 6.

# अङ्गुष्ठाचङ्गुर्छीनां तु मूर्छविस्तारमुष्यते ।

அங்குஷ்டம் முதலான விரல்களில் மூல விஸ்தாரம் சொல்லப்பட்டது.

## तत्तन्यू ज्कलांशें ऽशहीनमप्रविशालकम् ॥

அக்தக்த வீசாலங்களில் மூலதாரத்தை 16 செய்**து** அ*தி*ல் ஓரம்சம் குறைத்**து அ**க்கெ வீசாலம் கொள்ளுவான்.

## अप्रतास्रसंशि तु पश्चाशं नखविस्तृतम् ।

அக்தக்த வீரல்களில் அனியில் பரப்பை 6 செய்து அதில் 5 உருலே சுக விஸ்தாரமும் கொன்னுவான்.

## पार्श्वयामीलकं शेषं दृष्णयतनसाङ्गतिः ॥

மற்றெரு உருலே பார்சங்கள் மாம்ளையிருப்பது கசத்தில் வடிவு ஆயத கிருத்தமாபிருப்பது,

#### उत्तमद्वाताकावादिः ।

## सपादनखताराचु नखायाममुदाइतम् ।

ககவிஸ் தாரத் நில் கால்வாகியேற்றி ககதிர்க்கம் கொள் ஞவான்.

# नखायामद्वयं चाप्रपर्वदीर्घमुदाइतम् ॥

கசாயசமத்தில் இரட்டி அக்கிரபர்வத்திற்கு தீர்க்கம் கொள்ளுவான்.

अङ्गुष्ठम् छपर्वस्य दीर्घे ससदशं यवम् । அங்குஷ்டத்தில் மூலபர்வதீர்க்கம் யவை 17.

तर्जनीम्लपर्वं चांनामिकाया इयाङ्गुलम् ॥

தர்ஐகீ மூலபர்வமும் அகாமிகமூலபர்வமும் தீர்க்கம் விரல் 2.

मध्यमामूलपर्वस्य दीर्घमद्यदशं यवम् । மத்தியமா மூலபர்வதிர்க்கம் யலை 18.

कॅनिष्ठमुल्पर्वस्य त्रयोदश यवास्स्मृताः ॥ கலிஷ்டிகா மூலபர்வதீர்க்கம் யலை 18.

# म्लाप्रपर्वयोर्भष्यदीर्घं मध्यस्थपर्वसु ।

மூலபர்வத் திற்கும் அக்கிரபர்வத் திற்கும் ஈடுகின்ற கீனமே மத்தியபர்வத்திற்கும் கீனமாவது.

# अङ्गुष्ठं तु द्विपर्वं स्थाच्छेषाक्रिपर्वसंयुताः ॥

அங்குஷ்டம் இரண்டு பர்வமாபிருப்பது. கின்றவை பெல்லாம் மூன்ற பர்வமாபிருப்பது,

#### उत्तमस्मतास्मिनिः ।

सार्वमृताञ्चर्छः विग्र ! तस्त्रमविपुर्स्य मवेत् । इकारवेद्वरावीकं इस्तर्धः वीरकं 54.

रसांशं मध्यविस्तारं इस्तस्यैव तङस्य तु ॥ इकक्रहें क्रिय क्षेकं इन्डकं क्षेत्रकं 6.

तस्मूळविशाळं तु सार्घषड्भागमुच्यते । इककुक सीडाकां 6द्वे.

अङ्गुष्ठग्दमारम्य तर्जनीम्ट्मन्तकम् ।। सार्षवद्दपङ्गुरुं प्रोक्तं ग्रुकोदरविशालकम् । அற்குஷ்டமூலம் அடங்கி தர்ஐகீமூலமளவாக விரல் 83. இது சுகோதரம்போலே இருப்பது.

पाणिहरतघनाम्न्यंशसप्रसङ्गुरुवत्स्ययम् ॥ கைவிளிம்பு கனம் விரல் 8. இதில் அக்கிரமான த 2 விரல்போலே கூதமித்திருப்பது. (१)

अङ्गुळीनामघस्तातु इपर्योशं मांसळं ततं । விசல்களில் சிழ் 2} விசல் மாம்ளைமாப் பாக்கிருப்பது.

दिभागं पार्चिणहस्तस्य क्रुकोदर्विशालकम् ॥ பாஹஸ்தம் பரப்புவிரல் (१) சுகோதரம் போலே விருப்பது,

## शेषं मध्यतकं निसं भूतनेदानि वा ववम् ।

சேஷித்தது உள்ளங்கைக்குழிவு பவை 5, [4°,] 8, ஆவ*த*.

स्थारेखां व्यवस्थित्वृष्ट्यं वा चक्रस्टव्यत् ॥ कुन्केष्टिश्वस्थार्धिक स्थान्त्रकं, स्थान्यकं, कुरुष्टा इकं क्षीरियानंत्रः

पद्मामं वा कुशामं वा तब्देखां प्रकल्पयेत् । பத்மாபமாதல் குசசபமாதல் உள்ளங்கை சேலையக் கற்பிப்பான்.

इत्तामापेक्षिताङ्गेड व्यासे पत्रविभाजिते ।। एकांशं तु परिप्राद्य विस्तारत्रिगुणान्वितम् । यत्तकाहमिति स्यातं नाहं तेनैव कस्पयेत् ॥

விருத்தாகாரமான அங்கங்கள் அபேக்ஷிக்கப்பட்ட இடத்தில் அக்த விருத்தாகாரத்தின் விஸ்தாரத்தை 5 கூற செய்த இத்தாலே ஒரு கூறேற்றி ஆற கூருக்கி முற்பட்ட வஞ்சு கூற்றையும் மும்மடங்குளாக்கி இக்த மும்படங்கா வபிரமாணமும் ஏற்றின கூற ஒன்ற ஆகக்கூற 16. இக்தப் பதிறை கூற்ருலே கொண்டது காஹமானமாம். இக்த மாதத்தாலே காஹமாகங்கினக் கொண்ணுவான். †

<sup>†</sup> While the Sanskrit passage is quite clear, the Tamil commentary is unintelligible. According to the Sanskrit text, the girth of a round body, (in this instance that of a limb), is \$\frac{3}{2}\$ of the width or diameter of that body.

# कत्तनकृताकविषिः।

कर्णोर्जे सिरसे नाइं साडजिंसाहुरुं भवेत् । जन्मीक्रिक्टिकं नेजनिक्कान्य साम्राध्ये मीजने 28 (881)

कर्णों के शिरसस्तारं यद्योनद्वादशाङ्गुकम् ॥ செனிக்குமேலே கொண்டைய தாரம் ஒரு விரல் (யலை (१)) குறைய விரல் 12.

कर्णयोः पूर्वनाहं तु दार्विशदङ्गुळं भवेत् । செலிக்குமுன் கொசுக்கு காஹம் விரல் 22.

कर्णयोः प्रष्ठनाहं तु भान्यङ्ग्रुख्युदाहतम् ॥ கர்ணங்களின் பின்புறம் காஹம் விரல் 12.

तयोर्भव्यस्थमागं तु कर्णास्थितिरदाइतम् । முன்சொன்ன இரன்மே காஹத்திற்கும் க0வே இர ன்மு விரல் கர்ணஸ்திதியாவது. ஆக செசினுடைய காஹம் விரல் 88.

ि शिरसी मध्यमान्मूर्ति मण्डलं चतुरङ्गुलम् ॥ अउडाक क्षेत्रिय कृष्टिकं क्ष्यां कार्य क्षित्रकं ४.

तस्माचदप्रकेशान्तं नवाङ्गुख्युदाइतम् । अतंत्र विदारकंतान्त्रकं विवोक्तं क्रकं दिवसातंत्रकार विद्यांशः

ततो वे मञ्चकाकार्यक्रोतान्तं च नवाकुकम् ॥ அக்க மண்டலத்தினின்ற கர்ண கோக்கமாக சிசல் 9.

#### उत्तमदशताकानीयैः ।

मण्डलायुडकेशान्तं साधिद्रपाङ्गुळ † मनेत् । அந்த கிரோமண்டலத்தினின்ற பிடரியில் சேசாந்த மாக விரல் 23.

ख्खादतिर्यकानं तु नवाङ्गळमुदाहतम् ॥ बिह्न कृष्टेह्य क्राह्म् स्टिह्म १३.

केशान्तादिश्वस्त्रस्य इयोर्मध्ये भुवोस्स्पितिः । கேசாக்தமான சூத்திரத்துக்கும் அகூறிசூத்திரத்திக் கும் கடு புருவத்தினுடைய ஸ்திதியாவது.

भुवामी तु नवाङ्गुरुगी चापाकारी तथा कुरु ॥ புருவத்தினையை அக்கொம் விரல் 9. இதை வில்து போலே சமைப்பது.

इयन्तरं तु भुवोर्विप्र ! सार्षवैदयवं भवेत् । இரண்டு புருவத் தக்கும் ஈடு 43 யலை.

प**बाङ्गुळं भुं**वायामं मध्यतारं यवद्वयम् ॥ புருவம்•கீளம் விரல் 5. புருவ ஈடுவிண்*தார*ம் பவை 2.

बाङ्बन्द्राप्रवत्सीणं भुवाप्री तस्य मध्यमात् । புருவகடுவின் நம் தனியளவாக இளம்பிறை போலே கொமத்திலே கெ[ரு]ங்கியிருப்பது.

कनीनिकाया विस्तारं यवमानं विशेषतः ॥ [முறைகுவனே?] விஸ்தாரம் யவை 1.

<sup>† &#</sup>x27;सार्व वर्माह्वक'मिति पाठान्तरम् ।

#### क्तमवसताकविषिः ।

துவுमण्डकविस्तारं चोत्सेषं वस्यवं मवेत् । கறுவிழிவின்தாரமும் உத்லேதமும் உவை 6.

सितांशं तत्समन्यासं इच्णमण्डलपार्थयोः । கறவிழிகளுடைய பார்ச்வங்களிலே வெள்ளே விழி பேரமாணம் யலை 6.

शफराक्रतिकं नापि धनुराक्रतिरेव वा । अर्धचन्द्राकृतिर्वाध नेलाकारं प्रकल्पयेत् ॥ மீன்போலவாதல் வில்அபோலவாதல் அர்த்தசக்திரா கிருதியாதல் கேத்திராகிருதியைக் கற்பிப்பான்.

तदाकारानुक्लोषं सितमण्डल्योहिंज ! । யாதொருவடிவு விழி அதக்குத்தக்கதாக வெள்ளே விழிக்கு உத்வேதம் கொள்ளுவான்.

> नेतान्तेऽर्धयवं रक्तमण्डलं तु सितांशके ॥ कृष्णमण्डलमध्ये तु ज्योतिर्मण्डलकं यवम् ।

கேத்தொக்தத்திலே வெள்ளே கிழியிலே பாதியவை மாத்திசம் வெக்திருப்பது. கறகிழிக்கு கடுவே சோதிச் மண்டல பிசமாணம் யவை 1.

तदहाँकैकमार्ग तु तन्मध्ये दृष्टिमण्डलम् ॥ ஒருயவையில் எட்டிலொன்ற க©ேவ இருஷ்டிமண் டலமாவது.

# उत्तमक्त्रताकविष्टिः ।

सार्वोशं द्वनानं द्व कर्णपश्मततं भवेत् । மேலிமை [ஒழுங்கு] பிரமானம் பலை 11:

अधः पस्म च तत्तुस्यं दीर्घमद्यत्तं यवम् ॥ ८००० हेनाकं धळ्य १३. இமை हेनाकं धळ्य १८.

नेत्रयोरन्तरं विप्र ! सपादहण्डुलं मंबेत् । किहंक्षिणकंडलाकान्य अहंडणकं कीण्ये 2}.

जर्षप्रमञ्जूषोरन्तं सार्षप्रकावकं भवेत् ॥ மேலிமையில் முடிவு மலை 6.

अधःपरमस्यितं विग्न ! नेजसूतं विधीयते । கேழிமையினின்றும் கேத்தொருத்தொம் விதிக்கப்படா கின்றது.

कर्तृनाशमबोद्दष्टिश्चोर्ष्वदृष्टिर्विपत्करम् ॥

बन्धुनाशं भवेत्पार्थे दृष्टिश्रेड्रामवासिनाम् ।

கேழ்கோக்கின விழியாகில் கர்த்திருகாசமாம். மேல் கோக்கின விழியாகில் விபத்துண்டாம். பார்சவதிருஷ்டி யாகில் அக்த கொமவாகிகளுக்கு பக்கு காசமுண்டாம்.

तस्त्रासर्वप्रयालेन सम्मेव निरीक्षणम् ॥ அமையலே வருக்கியும் கேசொத்ததாக கிழியைச் செய்வான்.

#### क्तमवसताकादीचे: ।

नेत्रमेवं समास्यातं नासिकाळक्षणं ततः ।

கேத்**தொலசுநண**ம் இப்படிச்சொல்லி காவலிகால**சுநண**ம் சொல்லப்படாலின் ற*த*்

नासिकापुटवासं तु तारमष्टादशं यवम् ॥ காசிகாபுடத்தின் புறம்மின் விஸ்தாரம் யலை 18.

तद्रधै मध्यविस्तारं तस्यार्धं मूळविस्तृतम् ।

அதின் கடுவிஸ்தாரம் யவை 9. காசிகாமூல விஸ்தாரம் யவை 4].

गोजीम्लासु नासाप्रतुङ्गं तु इयङ्गुलं भवेत् ॥

மேனு தட்டின் மேளில் தாழ்வுக்கு கோஜியென்று பெயராம். அக்த கோஜியினின்றும் மூக்கினுடைய அக்கிர அங்கம் விரல் 2.

पुटोर्ष्ये नासिकाप्रस्य तारं नवयवं मवेत् । காகிகாபுடங்களுக்குமேல் உனிக்கு விஸ்தாரம் யவை 9.

सपादयवमानं तु नासापुटघनं भवेत् ॥ நாகொபுடத்தின் கனம் யலை 1है.

द्वारतिर्पमातं न्यासं साङ्किससयवं भवेत् । हासीबाई தவாரத்தின் குறக்குப்பரப்பு யவை 73ू.

पव्ययं तु द्वारोधं पुटं निष्पावबीजवत् ॥

காஸாத்துவாரோச்சம் யவை 5. புடமானது அவரைக் கொண்டைபோலே இருப்பது.

#### उत्तमक्षकाकाविकिः।

तिळपुष्पवदाकारं नासिकाकारमेव हि । மூக்கு என்ளுப்பூபேசலே இருப்பது.

पुटयोर्मध्यमित्तिस्तु पुष्करं त्यिति विद्यते । காஸாத் தவாரங்களின் கடுபித்திக்கு புஷ்கரமென்ற பெயராம்.

अर्ध्यर्षे यवमालम्ब्य नासात्रं पुटसूत्रतः ॥ புடலைத்தொத்திலே கின்றும் காலாக்கிரம் மலை 1.

सार्षवेदयवं गोजीदीचे तस्यार्धविस्तरम् । கோதீலிம்கம் யலை 1.

सपादचतुरंशं तु आस्यदीर्घं तु तिर्यगम् ॥ வசப் குறக்கு சீளம் விரல் 42.

उत्तरोष्टायतं चास्यदीर्घतुस्यमुदाहतम् । மேறுதட்டின் சுடுப்பரப்பு பலை 8].

आनुपूर्व्याक्तशं तारनास्यदीर्घावसानकम् ॥ அम्म ह्यं பரப்பு வாயி ஹடைய கீளமளவாக அடைவிலே இருசமாயிருப்பது.

#### क्तनप्रकत्ताकविषिः ।

यबमानघनं पाछी इत्तरोहस्य चोपरि । மேஅதட்டின்மேல் பாலி கனம் மலை 1.

त्रिवक्रावनता पाठी तदोष्ठसदृशायतम् ॥ அந்த மேலுதட்டிலே வளேந்த அந்த உதட்டுக்கு அள (ணே?) வசவிருப்பது.

अष्टादशयवं प्रोक्तं अधरोष्टस्य दीर्घकम् । डिकुड्रम्पुन्तं हैलाकं धकका 18.

यवाधिकाङ्गुलं तस्य विस्तारं द्विजसत्तम ! ॥ கேருதட்டின் விஸ்தாரம் விரல் 1 யவை 1.

अधरं पालिकासार्धयवमानमधोगतम् । சேழுதட்டின் பானிகை யலவ் 1½. இது சேழ்கோக்கி மிருப்பது.

चितुकादधरोषं तु सार्धषक्यवमुप्यते ॥

மேல்வசய்க்கொட்டைக்கு மேல் உதட்டு உயரம் யவை 13.

किंचियहसिताकारमास्यं युक्त्यानुकारयेत् । வாயையுக்திக்கிடாக சிறிது சிரித் தக்கொண்டிருப்பதா கச்செய்வான்,

வவருவிகுள்குக் காவிருவிகுக் சுவிரு || அதாத்தினின்றும் மேல்வாய்க்கொட்டை தா [பி ?] விசல் இ}.

#### उत्तमदशतास्त्रविदिः।

विदुकाचु हनोवैशं सार्थाष्ट्रयवसुच्यते । निप्रकृष्ट्रिजीकं நும் அதனினுடைய வம்சம் யலை 8}.

सार्धवद्वयङ्गुळं तस्य तारमायतद्वतवत् ॥

அதனினுடைய தாரம் விரல் 8½. இது ஆயத விருத் தமாயிருப்பது.

इनुसन्धेः कर्णबन्धद्वयन्तरं तु दशाङ्गुलम् ।

> हन्त्रोर्बाद्धं समारम्य पादोनद्विगुणं मतम् ॥ कर्णवेशमिति ख्यातं ततः कर्णं वदाम्यहम् ।

नेत्रापु कणबर्ग्धान्तं द्रयन्तरं सप्तमात्रकम् ॥ கேத்திரத்தைக்கும் கர்ணபக்தத்தைக்கும் கடு விரல் 7.

कर्णस्य तु विशालं तु अष्टादशयवं स्पृतम् । . கர்ணதிசாலம் யலை 18.

अक्षिस्त्रोर्जतः कर्णतुङ्गं चाष्टादशं यवम् ॥ அவிருத்திரத்தினின்றம் மேல் செகியுமாம் மலை 18. .

# क्तमव्याताकावीयः।

# तदर्धं चोर्ष्यवर्धं तु शेर्षं विवृतमुच्यते ।

கர்ணத்தின் மேல் கூடு பவை 9. நின்றது செவியி துள்ளே விசாலமாவது.

नेत्रस्त्रादधः कर्णेबर्न्धं सप्तदशं यवम् ॥ கேத்தொசூத்தோத்திற்குக் சேழ் [கர்ண\*]பக்தம் யலை 17.

# सार्धवेदाङ्गळं तस्मात्तस्य नाळं प्रलम्बयेत् ।

கேழில் கர்ண பக்தத்தினின்றும் காதின்தண்டு ஃளம் கிரல் 4-≩, ஃமே காலுவது (≖ தொங்குவது).

# पूर्वनाळततं व्योमभागं सार्धांशकं परम ॥

காதில் முத்தண்டுப் பாப்பு பிரெல் 1, பித்தண்டின் பாப்பு பிரெல் 1½. (முத்தண்டு-முன் ஹாள்ள தண்டு, பித்தண்டு-பின்னாள்ள தண்டு).

नालयोर्ज्यासमास्यातं घनमधीङ्गुलं तयोः । இக்த இரண்டு தண்டின் கனம் அரல் है.

नाखान्तरं त्रिपादं च् वेदांशं विद्यतायतम् ॥ இரண்டு தண்டுக்கும் இடையில் விரல் 45. வெளி கீண்டிருப்பது.

# कर्णतुक्रमशेषं तु यवैकोनदशाक्तुल्लम् ।

சாதில் எல்லா உயரமுமாக விரல் ஒருயவை [குறைய 10] (அதாவத விரல் 9, யவை 7.)

पिप्पडीवनमधौरां द्विगुणं हि तदायतम् ॥

## उत्तमद्शताकविषिः ।

उत्सेषं चार्षमात्रं स्यान्मूढादाप्रं क्ष्यानुगम् । द्विभागं पिञ्छलीदीर्षे द्वियवार्थाशतत्त्रति :।। अक्षिसूत्रादभः कर्णद्वारमर्भाङ्गुळं मवेत्। कर्णद्वारं ततं । निम्नं सममेव हि वर्तुलम् ॥ कर्णपाळीवनं सार्धयवं नीवं चतुर्यवम् । पृष्ठकर्णस्य विस्तारमध्यर्धाशसुदाहृतम् ॥ केशान्तात्पृष्ठकर्णान्तं द्वयन्तराध्यर्धमात्रकम् । पृष्ठकेशावसाने तु नाड्यधीशकं ततम् !।। तस्याधः पृष्ठग्रीवोद्यं 🗓 युगांशं त्रियवाधिकम् । ककाटिभः पृष्ठामं वामं तु<sup>§§</sup> नवाङ्गुलम् ॥ पृष्ठप्रीवस्य मूळस्य तारं सार्धदशाङ्गळम् । आमूळाग्रं ऋमात्सीणं ग्रीवं कृताङ्गमुच्यते ॥ हिकासूत्रोपरि स्कन्धतुङ्गं तु चतुरङ्गुलम् ""। तस्मादाकाटिसीमान्तं वंशयक्षांशमायतम् ॥

<sup>&</sup>quot; अध्यर्षां हि तत्तत' मिति शिल्परत्नपाठः † 'ततः' इति शिल्परत्नपाठः । § 'इन्तरस्त्वर्धमात्रक'मिति शिल्परत्नपाठः । 1' पृष्ठकर्णावसाने तु इतान्यर्थांसकं वन'मिति शिल्परत्नपाठः। 11 पृष्ठकर्णावमिति शिल्परत्नपाठः। \$§ 'कृकाटिकाद्ये प्रावाप्रं ति'ति शिल्परत्नपाठः। \*\* एतदनन्तरं 'कर्णवन्धा-द्यस्तार्थचम्मात्रं रकन्यतीमकम्। सत्तानुळं घनं स्कन्यं हिक्कावि कमात्स्यम्॥ पृष्ठमीलादयस्तात्तु ककुन्मानं द्वानुळं।' ह्वानिकं शिल्परत्वे संदर्वते।

## उत्तनद्वताकादीविः।

ं तद्वरानतविस्तारं सार्घणोडशकं यवम् । वंशमानाद्वस्ताचु वंशमूळं गुणाङ्गळम् ॥ परे तु तुक्कमेषं स्याद्रवासं तस्य बदामि ते । सार्थमृज्ञाङ्ग्लं प्रोक्तं कक्षयोरन्तरं द्विज!॥ कक्षयोत्स्वंसफ [छ\*] कातुङ्गं "सप्ताङ्गुरुं(।न्तरं) भवेत् । कक्षोर्ध्वे बाहुसीमान्तं सप्ताङ्गुङमुदाइतम् ॥ सार्धषोडशमात्रं त मध्यव्यासमुदाहतम् । कक्षस्याप्रविशालं तु सत्तमात्रमुदाइतम् ॥ नाभिस्त्रे त विस्तारं सार्धद्रपर्धाङ्गुलं † भवेत् । कटिबन्धे त विस्तारं त्रिषडंशमुदाइतम् ॥ पादोनधर्मभागं त स्फिक्पिण्डं प्रति बिस्तृतं । सक्ती तो समाख्याती तयोर्मध्यं चतुर्यवम् ॥ अपरे तरविम्बोक्तं पार्श्वव्याससुदाइतम् । कक्षस्यात्रविशार्खं तु सप्तमात्रमुदाहृतम् ॥ सपादषोडशमात्रं स्यास्तनसूत्रेण विस्तृतम् 🗓 । सपादब्रादशांशं तु मध्ये पार्थे घनं भवेत् ॥

 <sup>&#</sup>x27;ककाधस्त्यां सफलकातुम्न'मिति शिल्परत्नपाठः। 'सार्वविद्यानुरु'मिति
 किल्परत्नपाठः । : 'अपरे तारमेवोक्तं पार्थव्यासमयोक्तते ' इति शिल्परत्नपाठः । : 'अपरे तारमेवोक्तं पार्थव्यासमयोक्तते ' इति शिल्परत्नपाठः ।

#### उत्तमव्यताळाविविः।

श्रोणिमध्ये घनं पार्थे सप्तदशाङ्गुङं भवेत् । ततक्शोण्युदयं विप्र! सप्तमात्रमुदाहतम् ॥ नामिस्त्रादधश्रोर्धे चतुर्विशत्यङ्ग्लं \* मवेत् । ब्रोण्यधस्तात्कटेरुचं सार्धभूताङ्गुष्टं भवेत् ॥ तत्कटेस्तु घनं धीमन् ! सार्धमान्वहुछं भवेत् । पपिण्डं चोरुमूळातु नीवं सार्धयुगाङ्गळम् ॥ तत्पिण्डलम्बनं त्वर्धसूत्राद्धोऽङ्गुलं भवेत् । कक्षाज्यठरनिम्नं तु सार्धदयङ्गुलं भवेत् ॥ प्रीवं सकूत्तनं नामी प्रीवाष्टी परिवेष्टितौ । कण्ठमूळे नतं तारं तुङ्गं चैव चतुर्यवम् ॥ हिकाधस्वक्षमात्रां च<sup>§</sup> जन्नुसूत्रमुदाइतम् । हिकामध्यात्<sup>\*\*</sup>कक्षांतं मान्वंशं पादहीनकम्<sup>‡</sup>।। हिकादास्तनसूत्रान्तं स्तनान्तरसमं भवेत् । **इ**दयं स्तनयोर्मध्ये निम्नमध्यर्धमात्रकम् ॥

<sup>&</sup>quot; 'बतुर्वह्न्यमुरुमिति' शिल्परत्नपाठः । † 'नीमं प्रवृत्तनामेस्तु हे रेके परिवेष्टिते' इति शिल्परत्नपाठः । ‡ 'कर्णमुके तु तत्तारमिति 'शिल्परत्नपाठः । \$ 'हिकाव्यासिस्त्रमं तिव'ति शिल्परत्नपाठः । \*\* 'हिकामण्यास्य'-ति शिल्परत्नपाठः । 1‡ 'कल्पवेश्त्रिमिरंशकै'रिति शिल्परत्नपाठः ।

#### क्तमव्यताकाविविः ।

मीखं वै कण्डमूखे [तु#] यवसर्यप्रमाणतः । अञ्चर्धायामसंयुक्तं कक्ष्पयेन्मन्त्रिवद्भवेत् (१)॥ कण्ठमूळे नतं हिकासूनाधस्ताव्यकस्ययेत् । हिकास्कोपरिष्ठाचु नीङकंष्ठं प्रकल्पयेत् ॥ इदयस्तनपीठोचं इयाङ्गुष्रमुदाइतम् । सप्तादशयवं स्यातं स्तनमानीकैंबिस्तुतम् ॥ तन्मध्ये चूचुकोषं तु न्यासं वैव यवद्वयम्। नामेस्स्यङस्य विस्तारं व्योगांशं द्वियवाधिकम् ॥ नामिप्रदक्षिणादृतं मूखतार यबद्वयम् । तन्नाम्यवटमध्यस्थं नामिसूत्रं द्विजोत्तम ! ॥ नामेरधस्तात्पादोनं श्रोण्युचं पञ्चमात्रकम् । तद्भस्तात्किटिश्रोणी सार्भद्रपङ्गलमुच्यते ।। तस्मादामेद्रमूळान्तं मेद्रपीठं युगाङ्ख्यम् । सपादप्रमात्रं च विश्वदीर्वसुदाइतम् ॥ **िङ्गपृङ्गिकार्जं तु ससादश यवास्स्युतम्** । किन्नायामिमागैकमप्रगण्ड्यायतं भवेत् ॥

<sup>ः</sup> तर्वे तरक्रदेओषिगार्वं द्व श्वष्टुकं सवे'दिति विक्यसम्बर्धाः । 'रचोरपक्रस्य शुक्रक [वं\*] निर्वे द्व तद्यक्षकं वितिः,विक्यसम्बर्धाः ।

# उत्तनस्वतास्त्रिक्षः ।

तदमगञ्चिमूलं तुः यवमानं बृहक्तरम् । रक्तोत्पलमुकुलायाममप्रगण्डयमुमुख्यते ॥

मुष्कायामविशालं तु सार्ववेदाङ्गुलं भवेत् । वनं सार्वगुणांशं तु तम्पूलेष्णीववन्यनम् ॥

......மால் 813. அத்துடைய மூலத்திலே மே**ல் தடையி துடைய பக்தனமாவது**.

> मेद्पीठस्य स्टस्य व्यासं सप्तार्धमात्रकम् । மேட்ரபிடத்தினுடைய விஸ்தாரம் விரல் 74.

मेद्र्पीठस्य म्लाचु उत्स्व्स्य मांसलम् ॥ மேட்ர மூலத்தினுடைய மூலத்திலே கின்றும் ஊரு மூலம் மாம்லைமாயிருப்பது.

जानुमण्डलबिस्तारं सपादचतुरङ्गुलम् । ऋग क्राமண்டல விஸ்தாரம் விரல் 4}.

सार्धद्वयाङ्गुष्ठं प्रोक्तं पृष्ठजानौ नतं विदुः ॥ மிருஷ்டஜாற வின் கதம் விரல் 2½.

सार्षद्वयाङ्गुरुं प्रोक्तं जानुमण्डस्ननीवकम् । ऋष्य क्र மண்டல हैकंग्यः क्षीग्रं क्षेत्रें.

मध्ये तु पार्श्वयोक्शेषं यथासीन्दर्यमाष्ट्रोत् ।। கமேன் அம் பார்சலங்களிலும் மற்றமுள்ள இடங் சனிலும் அழகுக்கு சடாகச்செய்வான்.

अंग्रुमद्भेदे अष्टाचलारिश्चपटछः ॥ ..

#### कतानकताकविषिः।

जय विस्तानिकानिकार्यार्यम् विश्वं वस्य । नामाहुरुं मानाहुन् वेहरूक्षाहुरूमित 'तिथिवं भवति । विवादिलरस्यो ज्ञारू-कान्तः प्रविद्धे तार्यवरा व्यवनां कुरुणा ठ्याः परमाणयः त्रोक्ताः । परमाञ्जितरद्याभीरवरेषुः। रथरेणुनाङ्गुणितं रोमात्रम् । रोमाप्रदद्युणितं ठिक्ना" । ठिक्यादद्युणितं यूक्तम् । यूकादद्युणितं ययम् । क्यादद्य-गुणितं मानाहुक्सुक्तमम् । तदद्यांशोनं मध्यमम् । तत्तुरीपांशोनमधनम् । प्रकृतस्य दक्षिणद्वस्तमध्यमाहुर्केमध्यमपर्विणि विस्तारं (आयतं वा) मात्राहु-द्यम् । वेरोत्सेषं तत्ताद्यकान् विमज्यैकांशं देहरुक्षाहुरुं तदद्यांशं यवमिति ।

त्रयाणामङ्गुलानां संद्या । मात्रं च मूर्तीन्दुविश्वंभरामोद्योक्तानित्यकाङ्गुलस्य । कलागोलकाय्विनीयुग्मत्राद्यणाविह्गाखिपकाञ्चेति इवकुलस्य । अग्निस्त्राक्षिगुणार्णकाल्या्लरामवर्गमच्या इति त्र्यङ्गुलस्य ।
वदप्रतिष्ठाजातिकराज्जजाननयुगतुर्यतुरीयाणीति चतुरङ्गुलस्य । विषयेनित्रयमूतेषुसुप्रतिष्ठाष्ट्रयिव्यक्षति पञ्चाङ्गुलस्य । कर्माङ्गरससमयगायत्रीङ्कत्तिकाकुमाराननकौशिकर्तवः वदङ्गुलस्य । पातालमुनिभातवे
लोकोणिकोहिणोद्वीपाङ्गाम्मोनिषयक्षति सत्ताङ्गुलस्य । लेकपालनागारगवस्यतुष्टुव् गणाक्षलद्याङ्गुलस्य । सृहतीप्रहरन्ध्रनन्यस्त्राणि नवा
ङ्गुलस्य । दिक्प्रादुर्मावनावीपङ्ग्लय इति दशाङ्गुलस्य । बिष्टुगुह्माक्षेक्षः

<sup>. \* &#</sup>x27; कीवी'ति पाठाम्सस्त्

#### उत्तबद्यताकावादिः ।

कादशाहुळ्स्य । वितस्तिर्मुखं ताळं यमं चार्कोराशिर्जगती चेति दादशाहुळ्स्य । अतिजगती त्रयोदशाहुळ्स्य । शक्यरी मनुश्चतुर्दशाहु-ळस्य । अतिशक्यरी तियिश्चेति प्रचदशाहुळ्स्य । क्रियाष्टीन्दुक्रळाश्चेति वेक्शाहुळ्स्य । अत्यष्टिस्सप्तदशाहुळ्स्य स्मृतिर्धृतिश्चेत्यद्वदशाहुळ्स्य । अतिश्वतिरेकोनविशस्य । क्रितिवंशदहुळस्य । प्रकृतिरेकविशदहुळस्य । आकृतिर्द्वाविशतेः । विकृतिक्योविंशतेः । सत्कृतिश्वतुर्विशतेः । अतिकृतिः प्रचविंशतेः । उत्कृतिष्यद्विंशतेः । नक्षत्रं सप्तविंशतेः । इति ।

एवं मानानि भवन्ति । मानं प्रमाणमुन्मानं परिमाणमुपमानं छम्बमानमिति षण्मानानि ।

आयाममायतं दीर्घम्यानमित्येकार्यवाचकाः । विस्तारं विस्तृतं तारं विस्तिविस्तं व्यासं विसारितं विपुछं ततं विष्कम्मं विशाछमिति प्रमाणस्य । वहछं नीत्रं घनमितिच । उष्ध्र्यं तुक्कमुक्तसुदयमुत्सेध-मुष्वमित्युन्मानस्य । निष्कमं निष्कृतिर्निर्गमं निर्गतिषद्भममिति च । मार्ग प्रवेशनं नतं परिणाइं नाहं वृतिरावृतमिति परिमाणस्य । निवृतं विवरमन्तरमित्युपमानस्य । सूत्राछम्बनान्वितं व्यक्तस्कुम्बमानमिति । एतैष्यण्मानैर्युतं वेरं कारयेत् ।

<sup>&</sup>quot; ' सूत्रं कम्बनग्रुम्भित'मिति पाळान्तरम्।

#### क्तनवर्गताकविषिः ।

अय देवानां वाळविधानम् । देवस्योत्तमं दशतासम् । तयैव ब्रह्मसङ्करयोः । श्रीभून्योदमासरस्वत्योश्य मध्यमं दशतासम् । इन्द्रादिलोकपाळानामादिलचन्त्रयोद्वीदशादिलानामेकादशक्दाणामस्य -स्नामिन्योर्भगुमार्कण्डेययोवींशशेषकयोर्दुर्गागुहसप्तर्षीणामय्यवतं द-शताळम् । यक्षेत्रानवप्रहाचन्यदेषानां नवार्धताळमानेन । देव्यपक्षीर-गेशसिद्धगन्धर्वचारणानामुत्तमनवताखेन । देवकल्पमनुजाना सध्यङ्कछं नवतालम् । निशाचरेन्द्राणामसुराणां च नवतालम् । मर्खानामहता-छेन । वेतालानां सप्ततालेन । प्रेतानां षट्तालेन । कुब्जानां पञ्चताळेन । वामनानां चतुस्ताळेन । भूतानां किसराणां च त्रिताळेन कृष्माण्डानां द्वितालेन । कबन्धानामेकतालेन । तेषां प्रत्येकमुत्तम-मध्यमाधममेदानि भवन्ति । चतुर्विशच्छताङ्गुळमुत्तमं दशताळम् । सर्विशतिशताङ्गुरुं मध्यमं दशतालम् । षोडशाधिकशताङ्कुरुमधमं दशतालम् ।

अङ्गुष्ठप्रदेशिनीम्यां मितं प्रादेशं, अङ्गुष्ठमध्यमाम्यां मितं तालमङ्गुष्ठानामिकाम्यां मितं वितस्तिरङ्गुष्ठकनिष्ठिकाम्यां मितं गोकर्णम्। मानाङ्गुलेन चतुर्विश्वसङ्गुलं किन्दुः, पत्रविशव्यङ्गुलं प्राजापत्यं, वर्ड्डिन शव्यङ्गुलं चनुर्भहं, सप्तविशव्यङ्गुलं चनुर्मुष्टिस्तचतुर्गुणो दण्डस्तेन दण्डेन प्रामादीनां किन्यासं कारयेत् ।

# द्वनद्ववाकादीविः ।

तः व्रतिमारुक्षणं वक्षे । बेरस्य खम्बमानं पूर्वमेव परीक्ष बडनडरङ्गुलायता चतुर्विशसङ्गुलिस्तारां इपञ्चलमना क्यी अक्योंक्राक्रको गृहीचा परितस्त्र्यक्कुलं नीत्वा मानस्त्रं विन्यस्य प्राक्पवि-ममुख्यान्यानि स्त्राणि प्रसारयेत् । मध्ये स्त्रं विन्यस्य मध्यस्त्रा देका-क्रुं पुर्कुर्यन्तसूत्रं तदेव दगन्तरी स्यात्। तस्मात् व्यर्धाङ्गुलं नेत्रपर्यन्तं, तस्माद् इषषीङ्गुरुं मुखपर्यन्तं तस्माद् इषङ्गुरुं कर्णपर्यन्तं तस्मात् त्र्यङ्गुरुं कक्कपर्यन्तं तस्मादशाङ्गुङं बाहुपर्यन्तमेवं त्रयोदश सूत्राणि विन्यस्य परभुजस्य मणिबन्धावसानं मानसूत्रद्वयमेव तत्तारं नीत्वाम्यन्तरं भवेत्। पुरतो मध्यसूत्रयोगं मध्यसूत्रं, तस्माद् इधङ्गुलं पुटसूत्रं, तस्माद् द्रियबाधिकं द्रवङ्गुलं नेत्रस्त्रं तदेव वक्तवाद्यं, तस्मात् त्र्यङ्गुलमन्तर्भुजा-विवर्भ तदेव कक्षपर्यन्तं, तद्वदेव चतुरङ्गुलं बाहुपर्यन्तं तदेव, मध्ये-मध्यं कक्षाम्यन्तरगतमङ्गपार्श्वमध्यं स्यात् । तस्माद् इयङ्गुलं कर्णपर्यन्तं तस्मात् त्र्यक्कुछं शिरःपृष्ठावसानकं तदेव परभुजाववि भवतीति । एवं दक्षिणोत्तरगतानि सूत्राणि षट् च विन्यस्य तत्तत्सूत्रसङ्गे सुविरं इत्वा तन्तुना यबान्तरमात्राणि सूत्राणि सुषिरे संयोभ्याप्रे प्रोतकुण्डलं लोह-मयं सुन्मयं वा संबध्य सुत्राणि प्रख्म्बयेत् ।

स्यानकस्य मध्यसूतं मैकिकिसामणेकेचे मूर्जो भूसङ्गस्य नाजाप्रस्य च मध्ये कण्ठस्य इदयस्य कुक्षेनीमर्थोने:पादयोश्य बच्ये प्रकम्य-येत् । तत्स्कृतंस्पर्शं नासागं कुक्षिमध्यं च । सूक्षानीस्प्रमानां परङ्गकं,

#### उत्तन्त्रतामधीचैः

हञ्जनमं वयाविकायद्वरहुकं, हिकामां यद्वरहुकं, हमान्वं स्कृतिहुकं, नामिन्यक्यक्षेपञ्जूकं, क्षेत्रिक्कं इत्रतृत्वम् , उत्सन्यं त्यतृतं, जान्यस्तं वैविद्वैषं, जञ्चान्यरंपैकीहरूं, नक्ष्यान्यरं घोडशाङ्गुकम्, (ब्रह्माहुकं वा !) स्त्राव्यं सार्धाहुकमहुक्षत्रं स्वात्परतो इवर्षाहुकमेनं मध्यपूर्णः वज्ञान्वानपेत्। बाह्यपर्वन्तमेव पार्थसूतं स्वात् । पूढामणी सूर्विवर्णः पास्यन्तरे ब्राह्डकूर्परयोः पार्न्ये जानुजक्षुगुरुक्तानां मध्ये प्रकारणयेत् । मौछी मूर्वनि क्रकाठिकाककुद्दंशस्प्रिक्पार्थाना मध्ये पृष्ठमध्यस्त्रं प्रलम्बयेत् । शिरःपार्थे बक्त्रबाह्ये गण्डपार्थे चूचुकाप्रमध्ये श्रोणिपार्थे चोरजङ्कुयोर्मच्ये वक्त्रवाद्यसूतं प्रक्रम्बयेत्। एतानि षट् च पीठाव-लम्बान्यन्यानि तत्तदङ्गसंस्पर्शान्येव लम्बयेत् । आसनस्योर्ष्यकायस्य पूर्ववन्मध्यसूत्रादीनि षट् सूत्राणि आसनस्योपरि लम्बयेत् । मध्यसूत्रं जानूपरिष्ठात्केशान्तं तन्मन्यगं (बाह्वोक्परिष्ठात्केशान्तं तन्मन्यगं जान्वोः पार्श्वाभ्यां बाहुभ्यां च मध्यगं सूत्रं ?) प्रचम्बयेत् । सूत्राह्या-मजान्यन्तरमूर्ध्वकायसमं दक्षिणजान्यन्तरं तदेव चतुरङ्गुरुं त्र्यङ्गुरुं यवीनं बान्यस्तर्वे पूर्ववत्कारयेत् ।

श्वयात उपयानं वस्ये । प्रशुक्तय मणिकन्यान्तस्यामुक-मुन्यीयान्वसुन्वकानतरं मुन्नं, मध्योदरान्वर्णस्ततरं पद्यकुर्णं, स्वय-इत्यस्य सम्यवसुन्धामान्यपुत्रकानतरं त्रवीदशाहुर्णं, स्वागतस्य सन्या-नाम्यन्तरं दशाहुर्णं, वर्रस्य सन्यान्वकृष्यन्तरं नवाहुर्णं, साम्यस्यस्य

#### उत्तमदशताकादिषिः ।

मध्याङ्गुळान्मेद्द्रान्तरं षडडुळं, ऊरुम्ळान्तरमेकाङ्गुळम्द्रमध्यान्तरं इषधी-ङ्गुळं, जान्वन्तरं चतुरङ्गुळं, जङ्म्योर्मध्यं प्रबाङ्गुळं, नळकान्तरं षडङ्गुळम् अक्षयोरन्तरं प्रबाङ्गुळं, पाष्पर्यन्तरं चतुरङ्गुळं, तन्मध्यान्तरं षडङ्गुळम्, अङ्गुष्ठान्तरमधाङ्गुळं, शयनस्य तिर्यगातब्रह्मसूत्रस्य दक्षिणतो मुखं त्र्यङ्गुळं पादाङ्गुष्ठयोर्मध्यं विश्वसङ्गुळं, पाष्पर्यन्तरं भागं, जान्वोरन्तरं चतुर्दशाङ्गुळं स्यात् । एवसुपमानं च ळक्षयेत् ।

इति श्रीवैखानसागमे मरीचित्रोक्ते द्वाविंशः पटलः ॥

अय देवेशस्योत्तमदशतालवशान्मानं वस्य । त्रियवाधिक-मेकाङ्गुल्मुष्णीषं, केशान्तं त्र्यङ्गुलं, दल्स्तृतं त्रियवाधिकचतुरङ्गुलं, तत्समं पुटान्तं, तत्समं इन्वन्तं, गल्मधाङ्गुलं, हिक्का यवोनचतुरङ्गुलं, हिकाया इदयान्तं इदयानाम्यन्तं नाभेर्मेद्रान्तं क्रमात्त्रियवाधिकत्रयो-दशाङ्गुलं, मेद्राद्वर्वायामं त्रियवोनसर्तावश्चलुलं, जातु त्रियवाधिकं चतुरङ्गुलं, जङ्का चोकसमायामा, पादं सत्रियवचतुरङ्गुलं, पादायामं सप्तदशाङ्गुलं, हिकास्त्रादधस्ताद्वाद्वदीर्धं सत्तविशत्यङ्गुलं, कूर्परं द्वयङ्गुलं, प्रकाष्टमेकविशत्यङ्गुलं, तलं सप्ताङ्गुलं, तन्मध्यमाङ्गुल्यामं वदधाङ्गुलं, तर्जनी यवाधिकप्रवाङ्गुलं, अनामिका तथवाधिका, अङ्गुष्टं यवाधिकमानं, कनिष्ठाङ्गुलं तथवाधिकं स्यात् ।

#### क्तमदशताकादीविः ।

भय प्रमाणं वस्ये। उच्णीवात्पूर्वकेशान्तं नवाञ्चुकं, द्विपार्खयोस्त-त्समं, पुष्ठकेशान्तं इषकुछं, (पुष्तस्य विस्तारं) चतुर्दशाङ्खछं सुखं, दिचलारिंशदङ्कुछं नाहं शिरसः, पृष्ठतःकर्णयोरन्तरं त्रयोदशाङ्कुछं, पूर्वतव्यद्भिशस्त्रहुं, शेषं कर्णयोस्स्थानं, अुवोर्मध्यमेकाङ्कुं, केशान्ताद् भुवोर्मध्यं त्र्यक्कुछं, (अष्टाक्कुछार्वे तिर्यगुपक्षेपमक्षयामं!) मध्यमद्या-र्घाहुछं, ग्रीवाग्रविस्तारं नवार्घाहुछं, ग्रीवाम्छविस्तारं बाह्याः पर्यन्तं चतुश्रावारिशदक्कुं, वक्षोविशालं चतुर्विशत्यक्कुं, इदयविस्तारं विश-त्यक्कुलं, स्तनयोरन्तरं चतुर्दशाकुलं, (दशाकुलं!) मध्योदरं पोडशा-कुछं, श्रोणिविस्तारमष्टादशाकुछं, कटिविस्तारं विंशत्यकुछम्, उदम्खवि-शालं त्रियवाधिकं त्रयोदशाङ्गुलम् , ऊरमध्यविस्तारमेकादशाङ्गुलं, जानु-विस्तारं नवार्षाञ्चलं, जङ्गाम्लमष्टाङ्गलं, जङ्गामध्यविस्तारं सप्ताङ्गकं, नकः काविस्तारं सार्धचतुरङ्खुलम् , अक्षगुस्फान्तं पद्माङ्खुलं, पादविस्तारं सार्ध-पत्राङ्गुरुं सार्घवेदाङ्गुरुोत्सेघं, पार्थ्णिविस्तारं सार्धित्रमात्रं, (पादाङ्गुक्रिव-स्तारम्)अङ्गुष्टायामं चतुरङ्गुरुं, तर्जनी तद्यवाधिका,तद्यवीनं मध्यमाङ्गुरुं, त्रिमात्रार्थानामिका, कानिष्ठिकाङ्गुलायामं त्रिमात्रं, कामिष्ठायङ्गुष्ठान्तं क्रमात्सताद्याद्यर्थनवयोडशमियवरङ्गुजनां विस्तारं, (श्रेषं विवरं) बाहुम्डविस्तारं दशाङ्गुरुं, बाहुमध्यं नवाङ्गुरुं, कूपरं सार्धसप्ताङ्गुरुं, प्रक्रीक्रमन्यर्घसताञ्च्छं, मणिबन्धं चतुर्गातं, तळं सार्घपण्मात्रं,

# उत्तवद्शताकानिनिः।

क्द्राष्ट्रनवसत्तवक्यवविपुष्टान्यङ्गुष्टादिक्तनिष्टान्तमङ्गुस्पप्राणि, तद्यवार्षही-नसप्तवेदेवुतुर्याप्रियवमङ्ग्रष्टादिनखानां विशालं, दियवाधिकमायानं, दिपर्वाह्मक्यन्यानि त्रिपर्वाणि, अङ्गुष्टम् उपर्वाद्यक्ति, इपर्वाङ्गक-मप्रपर्व, तर्जनीमूळपर्व चतुर्दशयवं, मध्यपर्व त्रयोदशयवा, अप्रपर्व द्वादशयवं, मध्यमाङ्गुलिमूलपर्व अष्टादशयवं, मध्यपर्व षोडशयवा, अप्रपर्व सार्घपन्नदशयना, अनामिकामूल्पर्व सार्घचतुर्दशयना, मध्यपर्व सार्धत्रयोदशयवा, अप्रपर्व द्वादशयवाः, कनिष्ठाङ्गुलिम्लपर्व द्वादशयवा, मध्यपर्वेकादशयवा, अप्रपर्व दशयवा, अङ्गुलीनाममे द्वियवाधिकं नखामं, पार्ष्णिहस्तघनं वेदाङ्गुलं, तन्मध्यघनं द्रपर्धाङ्गुल्मप्रमङ्गुली-बत्क्षीणं, शुकोदरघनं द्वषषीङ्गुळं, मणिबन्धात्तदायामं सम्यवं आगं, शुकोदरविशालं द्वियवोनं त्र्यङ्गुलं, पार्ष्णिहस्तविस्तारं द्वियवोनचतुर-क्रूछं, तस्याप्रे तर्जन्यादिकनिष्ठान्तानामङ्गुङीनां म्ङतङं मांसङमर्घमात्रेण, शेषं तलं निम्नम् , अङ्गुष्टतर्जनीम्लयोस्सार्धत्र्यङ्गुलम् , अङ्गुलीनामघो-म्ख्सन्यरङ्ग्छम् , (एकामो वा नीचार्षाङ्गुळं!) कमिष्ठिकादेशम्ळाचर्ज-नीम्ळवार्यगा आयूरेखा, मध्यमाङ्गस्यघो इक्हुळं, तस्य वट्यवाधसाहि-द्यारेखा, तब्रम्बाकराप्रान्तं ब्रह्मरेखा, दक्षिणे करतके चक्रशहसमा रेखा मनेत्। उपक्षेपनिश्चं द्वियवम्, अन्तरावर्तं द्ववङ्गुरुम्, उपक्षेपविश्वाक-मञ्जर्बाञ्चुकं, त्रियवोष्ठतं इस्तिमस्तकवद्विस्तीर्जनस्तकं सोवतमङ्गुक्यम्(१)।

# उत्तमक्षताकावीनिः ।

(भूतकं) भूबतुर्येवा सार्वोङ्गुकायामा सार्धेकयवनिस्तारानतार्थमात्रान्तर्या वक्षपुण्डका चापवत्। भूखता स्निग्धरोमसंचिता, द्रपङ्गुर्छ नेत्रतारं, सुच-स्सकादभाषिकाङ्गुकायामे अक्षिणी, अक्षिमण्डकमूर्ध्वाधोवर्मसंछनमूर्ध्व-वर्म हादशयवमधोवर्म चतुर्यवमेतयोर्योगं नयनसूत्रम्। ऊर्ध्ववमीवस्तारं द्वियवम्, अक्षिमोचन(!)विस्तारमेकाकुछम्, ऊर्ध्ववर्म द्वादशयवमधोवर्म चतुर्यबम् ध्वेवर्मणा संस्पृशेत्। षड्यवं कृष्णमण्डलं, तस्योभयोः पार्श्ययो-स्तदर्घाधिकायती ग्रुक्रमागी, कनीनिकाविस्तारायामं यवं, नेत्रान्तरक्तं यवार्धं, ज्योतिर्यवप्रमाणं, दृष्टिर्यूकमात्रोर्ध्वर्मततं द्वियवमधोवर्मततं यवा-र्धकं, वर्मणो घनमर्थयवं, नवतिः पश्मरोमाणि, शेषं पश्म, नासिकाप्रम-ध्यमुळान्तं ऋमादद्यदशषञ्चवविस्तृतं, नासिकाप्रमङ्गुळविस्तारं,गोजी-मूलाप्रं इषङ्गुलोच्छ्यं, पुष्करमष्टयवोत्सेषं, तन्मूलविस्तारं द्वियवं, मध्य-विस्तारं इषध्यवम् , अप्रविज्ञालं त्रियवं, पुटलोतोऽङ्गुलं, तिर्यग्यवपव्यकं पुटस्य बहुकं, यबमात्रायतान्त्रितं निष्पाबबीजसङ्शं तिल्पुस्पसमाकारम्। नासिकापुटसूत्राचासाप्रं द्वियवार्थक्षम्बतं, सार्धचतुर्यवं गोजीतटं द्विय-विस्तारं, द्विवका चोत्तरपाँछी सार्धयवविस्तृता, वियवार्धततं सार्धय-वकेदाङ्गरूपतमुचरोष्ठमास्यतारं तदेव । चत्वारः पुरतो दन्तास्त्रियवा-यामनिस्तुताः, ताबन्तोऽनरदन्ता हिय्वार्थततायताः, चतुर्यवायते दंहे सर्वश्चमुकुक्षेयमे कवे, क्षश्रोदंदे अर्थयवानिके, पुरोदन्तवयन्धेनायता-

# उत्तमव्यताकावीवः ।

स्रात्मविस्ताराः पत्रोपदंष्ट्रा द्विपार्थगा द्वातिशद् दन्तसङ्ख्या । अधरो-चरयोर्दन्तायामसमावन्तस्तदर्थो दन्तरोपणो (१) जिह्या पहनुकायामार्थ-विस्तारा, पृतजिद्दाङ्कुछं (बाहु ?) कर्णरन्ध्रं कछाङ्गुछं वडङ्कुछायतं, तालु-विस्तीर्णं त्र्यक्कुलमास्यं नवयवान्तरं द्विगुणायतं षड्यवार्धमुत्सेषं, पाळिका रक्ता, मार्ग ततमायामं द्विगुणम्, ओष्ठावस्ताविद्वका सार्वाष्ट्रयवं, इनुस्तासमं तस्मादनुचकं सद्दियवं, तदुक्तं इदाक्षियवं, चिनुकं निम्नगं (!) इनोगंडं गडाकण्डमङ्गुडार्घं, गडरेखाध्यर्धकडायामा चापसात्रिमा. कर्णबन्धाद्धनोर्मध्यं दशाङ्कुछं, तस्माबतुष्कछं सुका, नेत्रादघस्तादपाङ्गनेत्रमङ्गुलम् , अपाङ्गात्कर्णमूलं षडङ्गुलं, कर्णं कलाततं, नेत्रस्त्रसमं कर्णस्रोतः, तत्कर्णतुङ्गतार (!) कर्णनाखमूलं कलासार्धमवं, कर्णावर्ती सार्धयवतता, पाछी चतुर्यवा, कर्णपिप्पछी चतुर्यवविस्तारा दिगुणायता, पिञ्छूषी इषक्तुलायामा षड्यवविशाला कर्णावर्ती-पिञ्छुषीचृष्ठिका यवर्तुमनुतुर्ययवार्घविस्ताराः, पिञ्छुषीकर्णचूष्टिका-कर्णावर्श्वसतं चून्यन्तावदत्यर्थयव मर्घाङ्गुळं (१) कर्णचूळीपिञ्छूची-कनीनिकायबान्तरं पिप्पछीपास्योः पाछी बाल्डेन्द्रुसिक्सा यब-निन्पावसदशा, पिन्पडी वड्यनायता चतुर्ववविशाला, स्रोतोऽवो नेत्रस्तात्पञ्छन्यभः कर्णनाळं मात्राभेषनयुकं, नाळी पूर्वापरी विवरं पञ्चवमधीनाइं मातं स्पात् । कण्डमूकादवी यपुः कार्य,

#### क्तनस्यवाकविविः।

इकाडी सार्थाक्क्चनता तस्यापरं यवं भागं (!) तद् प्रीवायामं तत्रार्थाहुर्च तारं द्वादशाहुर्च तं स्कन्थयोस्समे (!) कर्णबन्धादध-स्कन्यसन्धिस्सार्थयडङ्गुलं, सप्ताङ्गुली स्कन्धी शोभान्विती, दिकासूत्रा-त्सन्यसम्ब्युचं चतुरङ्गुकं, तन्मध्यऽध्यर्धाङ्गुकं जन्नु बाडुशिरस्सन्धिरंसा-न्तस्कन्धम् छतो नवाञ्चर्छं दियवं, तस्माद् दियवं पडक्कुर्छं बाहुशिरी जन्न-सहितं कूर्परांसं प्रवाहुलायतं त्र्यहुलायतमुत्क्षेपं समी मुण्डिती (१) मुजी समनुनं मापयेदेवं नीत्वा भुजं नयेत् । कण्ठाधस्तात्ककुद्भागायताष्टको-छकं(!) क्कुदः कटिसन्ध्यन्तं वंशं विंशतिनीगाधिका तस्तमं ककुदोऽ-धस्तात् पड्डागे कक्षोडरान्तरं(!) कक्षाधस्ताद्वाहुपर्यन्तं द्वियवं नवाङ्गुङं, स्कन्धसन्धरधस्तादंसपीठं सार्घेन्द्रियाहुङं, तस्माद् द्वियवाहुङे अंसफङके स्तनसूत्रसमे, तत्रान्तरयोर्दशाङ्गुष्टं ककुद् , घर .... त्रिमात्रतारं सताङ्गुष्टं तद्वससो मासङं तयोस्सन्धिवंशतारं कछानतं वंशपार्थे चांसफळकाया अधो नवाङ्गुर्छ, बृहत्योस्स्तनान्तरं वंशासुप्रतिष्ठाक्रुष्ठं तयोर्बृहती स्त-नयोर्मध्यं सप्तदशाङ्कुर्णं घनं बृहस्या कठिसन्व्यन्तरं मध्यं सप्ताङ्कुरुायतं तदनं सामतुर्मागं तदबोऽक्कापिकं कठि सार्धमुखं सामीकुणं सप्य-कान्तं खण्डस्य पुरस्तात्पायुर्मागानुष्ठं सार्वपृक्षिमात्रं कटिनन्यविशाकं जबनमा बहिःपृष्ठे वंशपार्थद्योः कनुन्दरं पदर्शाङ्गुरुं विशासं निजी क्कुन्द्रसानां ६वकुषं विन्दुक्षण्डक्योत्तिर्यक्षिटिवेदार्वमात्रिका सण्डं

#### उत्तवद्वताकविषिः ।

द्रक्कुणं तारं सार्वतुर्वाङ्गुणं शिक्तगरम्थतारं नवाङ्गुणं सुकृतं कण्ठः कम्बुसमा इत्तो द्विरेखाइतोऽधस्तान्नाडिकाधस्तद्वादशयवं कक्षाया हिकान्तं तावत् स्तनं कक्षादद्याङ्गुलं घडङ्गुलं नम्रमुरः इद् हिय-वाधिकं इदयास्तनपीठतुङ्गमधीङ्गुळं कक्षाधारकम्बमयुक्तं यवकोळकं स्तनपठिस्योषितः कश्चस्याङ्गुळं तत्पुरस्तान्मुखं विप्राङ्गुळं यवं वृत्तं स्तनं यबोभतं स्तनाश्चं द्वियवतारं तदभस्ताद् द्ववङ्गुर्छं स्तनं हिका द्दयङ्गुरुं निम्नं जन्नुरेखा द्रपङ्गुरुं नाभिर्दक्षिणावर्ता पड्यवनि-न्नायतेन्द्रियाङ्कुला नाभिः श्रोणिपार्भे त्रिकलाङ्कुलाद् द्रषङ्कलोर्भकटिश्रो ण्याक्शेषं मेद्र्पीठं सार्धपत्राङ्गुलं लिङ्गायतं तारं दिमात्रं मुष्कलम्बं तुर्यार्थाङ्गुळं तस्समिक्सारं वृषाननसदशं मेढ्ं रुदाक्षाङ्गुळं प्रतिष्ठाङ्गुळं द्वियवं जानुमण्डलविष्कम्भं घनं द्वपर्धमात्रं पार्थवन्धं तुर्याङ्गलं पृष्ठाजानु तिमात्रार्धयविस्तारान्वितं पृष्ठजं कोलकं मध्यमागं शेषं पार्श्वयोरपि जान्वन्तादिन्द्रवस्यने (१) तालं मत्स्यवदुनतं पृष्ठजङ्काश्रितं मत्स्यपार्णी इषहुक्वविस्तारं तनुकपृष्ठपार्थयोरन्तरं तद्वहिर्गते अक्षगुल्फयोस्तुङ्गं मनुपिद्धयवैर्विपुळं क्रमेणाद्यदशाद्वीर्विश्वतियवं प्रतिष्ठार्भाङ्खळं पार्बिणतारं त्तुकं शराक्टुछं सार्धे प्रगृदतुक्रमङ्गुष्टदवङ्गुछघनं शेषाणि विस्तारसम-तुङ्गान्यद्यविस्तारहेर्या नखमुखपार्थे इयोस्तुर्ययवं नीला नखं नपेत्। चतुर्रवचतुरसार्वामकनिनयौर विसार्व (मध्यर्व) यवैः क्रमासदानां

# क्तमद्शताकविषिः।

विस्तारं, तर्जन्यादिकानिष्ठान्तं त्रियवं तदर्घार्धेन नखायतास्तर्जन्यसुष्ट-योरन्तरं चतुर्यवं, पर्वद्रयमसुष्ठमन्यानि त्रिपर्वाणि, स्वतारसद्दशसप्रे पर्वान्तं यवाधिकमसुष्ठपर्वम् छाप्रं शेषासुर्छानां द्वियवाधिक्यमेकैकं सर्वा सुर्छम् छानां मूळतळं मासळं पार्ष्णिमागे तळं पत्रासुर्छायामं शेषं वर्तुळं कारयेत् । पादौ द्वौ चक्रशङ्करेखासमन्वितौ । सर्वं सुरुपक्तं सुसंपूर्णं वेरं सळकाणं चक्षुर्नन्दनम् ध्वकायमधःकायसममेव इत्वा सर्वत्र विष्करुमात्रेगुणं वृतं तत्परिमाणं स्यात् । सर्वेष्यक्रेषु एकयवा-दिषक्यवान्तं हीनाधिक्यं न दोषाय मवति । तस्माद्यथोचितं युक्त्या कारयेदित्साह मरीचिः ।

इति श्रीवैखानसागमे मरीचित्रोक्ते त्रयोविंशः पटछः ॥

# त्रतिमाळक्षणानि ।

### APPENDIX C.

# ॥ प्रतिमालक्षणानि'॥

## विनायकः ।

स्थानकं वासनं वापि पद्मपीठे विशेषतः ।
स्वदन्तं दक्षिणे इस्ते वामहस्ते कपित्यकम् ॥
मोदकं गजहस्ते तु अङ्कुशं दक्षिणे परे ।
वामहस्ते तु पाशं वा नागं वाप्यक्रमालिका ॥
त्रिनेत्रं चतुर्भुजं द्येषं दुक्लबसनान्वितम् ।
आसनं सममङ्गं वा स्थानके तु प्रकल्पयेत् ॥
आसने स्वासनं चेतु वामपादं तु शाययेत् ।
वामेतरेणोरुम्प्रिं पादेनोस्कुटिकासनम् ॥

अस मुद्रितीमां सर्वेवामि कक्षणवचनानां तन्त्रशिल्यादिमूकप्रन्ये-भ्यस्समुद्रुतस्वातेषु भूविष्ठमपशब्द्विक्गव्यत्ययादिकमुपक्रभ्यते । साकत्येन तद्विपरिवर्तनं दुःशकमित्यवावचोचोपरोवकानां परमपशब्दानां साधुस्वरूप-मचस्ताद्वपद्वते ।

#### त्रतिमाळक्षणानि ।

ईषद्रकतत्तुंविमे कर्तव्यन्तु विशेषतः । व्याख्यक्षोपवीती च किरीटमकुटान्वितः ॥ सर्वाभरणसंयुक्तो महाकायो महोदरः । एवं विनायकं र स्थातं षण्मुखस्य ततरशृषु ॥ (अंश्रुमद्रेदागमे ॥)

गजवक् गणाधीशो भूतक्त्यो महोदरः ।
नागयश्चेपवीतस्तु चनिपण्डोरुजानुकः ॥
नीलनीररुहाभस्तु चतुर्दोर्दण्डमण्डितः ।
अवामवामावर्तेभहस्तः पद्मासने स्थितः ॥
स्वदन्तं परश्चं कुर्योत्स्वदक्षिणकरद्वये ।
लक्षुकं चाक्षमालां च वामपाणावयोत्पलम् ॥
रक्तवक्षयरं वाय स्यामामं कनकप्रमम् ।
पीतकश्चकसंलकं किरीटमकुटोज्वलम् ॥
शुक्रयश्चोपवीतं च सर्वाभरणभूषितम् ।
स्वं शृङ्गं वाङ्गुशं दक्षे वामे पाशं च लक्षुकम् ॥
स्थानकं श्वासनं वाय गणेशं कारयेक्ततः ।
त्रिमिर्वराजितं नेकैनैकान्यामयवा द्विजाः ! ॥

 <sup>&#</sup>x27;कर्वन्यस्ति'ति मितन्यम्। २. 'विनायकः क्यात' इति मिदतन्यम्।
 तिक्रन्यमाधीर्व वेद्यकः।

#### प्रतिमाळक्षणानि ।

पद्मस्यं वापि पीठस्थं मूचिकस्थमथापिवा । इस्रसनस्थितो वापि प्रभादिपरिमण्डितः ॥ एवं स्यात्केवछो विभराजकाक्त्यान्वितोऽयवा । गणेशो भारतीश्रीभ्यां वामेऽवामे युतोऽधवा ॥ शक्यैकया युतो देवो यदि तल्लक्ष्म कप्यते। नासीनमासने रत्नमकुटादिविभूषितम् ॥ श्यामवर्णं तथा शक्ति धारयन्तं दिगम्बरम् । उत्सक्ते निहितां देवीं सर्वाभरणभूषिताम् ॥ दिगम्बरां सुबदनां भुजद्वयसमन्विताम् । विन्नेश्वरीतिविख्यातां सर्वावयवसुन्दरीम्॥ पाशहस्तां तथा गुद्धं दक्षिणेन करेण त । स्प्रशन्ती देवमप्येवं चिन्तयेन्मन्त्रनायकम् ॥ चतुर्भुजं त्रिनेत्रं च पाशाङ्कराधरं विभुम्। इक्षुखण्डकरोपेतं वामेन देविगुद्यकम् ॥ स्पृशन्तं पुष्करेणापि खण्डमिक्षोस्तु हे द्विजाः ।। एवं संपाच तन्मन्त्रैः प्रतिष्ठामारमेद्विजाः ।।।

(उत्तरकामिकागमे पश्चयत्वारिशत्तमपटके ॥)

वयातस्तंत्रवस्यामि विक्रेशस्यापनं परम् । बादौ लहमुमासार्भे कीडार्थ हिमवद्भने ।।

१. उमचा सार्वेनिसर्वः २. आदाविसर्वस्यासंपूर्वार्यस्यासदनन्तरं करेखकेसकार्य वैकेनाचेन समितकामिति संमान्यते ।

#### त्रतिमाञ्चलानि ।

करेणुख गजेन्त्रेण सम्भोगमकरोत्ततः ।
यदण्ड्या त तं दृष्ट्वा तदाकारमगामहम् ॥
भक्तेरण्यराकृतं चोमां तदाक्रीडमहं भृशम् ।
तस्यां तु गर्भमदधात्त्तिस्मकालेश्व तवो श्मवेत् ॥
फलं दक्षिणहस्ते तु वामहस्ते स्वश्वकृकम् ।
पादाङ्कृशोर्खुहस्तेभ् तु गजहस्ते तु ल्डुकम् ॥
करण्डमकुटं प्रोक्तं सर्वाभरणभूषितम् ।
शिरखकप्रमां कृत्वा पद्मपीठोपरिस्थितम् ॥
दाडिमीपुष्यसङ्काशं सर्वाभरणभूषितम् ।
आसनं स्थानकं वापि कारयेडिजनायकम् ॥

(सुप्रभेदागमे त्रिचत्वारिंशचमपद्धे ॥)

विनायकस्य वक्ष्यामि मूर्ति चित्रोपयोगिनीम्।
गजवक्त्रं त्रिनेत्रं च चतुर्बाहुं महोदरम्।।
मग्नैकदन्तसंयुक्तं स्तम्धकर्णं समाल्खित्।
मागोपबीतिनं कुम्जं पीनस्कन्धाङ्किपाणिकम्।।
भग्नदन्तघरं चैकमन्यमुत्पलसंयुक्तम्।
दक्षिणे विल्खेद्वामे सकुठारसलस्युकौ (१)।।

१ 'करेपोराकृति योमा' इति भवितन्यम् । २ 'मद्यां तस्मि'त्रिति भवितन्यम् । २. 'तयोक्क्षावृर्ण्यद्दते' इति भवितन्यम् ।

#### प्रतिमासक्षणानि ।

पार्चे **बुद्धिकुबुद्धि**म्यामधस्तादधुनान्त्रितम् । आसौनमुचने पीठे सिन्धुराननविप्रहम् ॥ (शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद् प्रन्ये ॥)

प्रमथाधिपो गजमुखः प्रवन्वज्ञादः कुठारवारी स्यात् । एकविषाणी विश्वन्मूलककन्दं सुनीलदलकन्दम् ॥ (बृहस्संहितायामद्यापबाशत्तमाष्याये ॥)

विनायकस्तु कर्तन्यो गजवनत्रश्चतुर्भुजः।
स्थळकं श्वाक्षमाळा च तस्य दक्षिणहस्तयोः।।
पात्रं चोदकपूर्णं श्व परशुक्षेत्र वामतः।
दन्तश्चास्य न कर्तन्यो वामे रिपुनिषूदन !।।
पादपीठकृतः पाद एक आसनगो भवेत्।
पूर्णे चोदकपात्रे श्व कराष्ट्रं तस्य कारयेत्।।
ळम्बोदेरस्तथा कार्यस्तन्थकर्णश्च यादव !।
व्याष्ट्रचर्माम्बरधरस्सर्पयक्षोपवीतवान्।।
(हमादिवतखण्डे क्रिण्णुषं ०।)

दन्तं च परश्चं पद्मं मोदकांश्च गजाननः । गणेशो मृषकारूढो विश्राणस्तर्वकामदः ॥ (रूपमण्डने ॥)

वाचस्यस्ये विनायकसम्बद्धनप्रवर्शनावसरे 'स्थककं गजदन्ताकार'विति
विचरणं कृतम् । २ 'मोदकपूर्णं च' इति मवितम्यम् । ३. 'मोदकपात्रे' इति
मवितम्यम् ।

#### प्रतिमास्थानि ।

# बीजगणपतिः।

रक्तो रक्ताङ्गरागांशुककुसुमयुतस्तुन्दिल्धन्द्रमीलि-नित्रेर्युक्तिसिर्वामनकरचरणो बीजपूरासनासः। इस्ताम्राक्रुप्तपाशाक्कुशरदवरदो नागवक्तोऽहिभूषो देवः पद्मासनो वो भवतु नतसुरो भूतये विन्नराजः॥ धृतपाशाङ्कुशकल्पलतिकावरदश्च बीजपूरयुतः । शशिशकलकलितमीलिखिलोचनोऽरुणहुनुस्च गजबद्नः॥ भासुरभूषणदीतो बृहदुदरः पद्मविष्टरो ङङितः। .....सम्पदे मनुजै: ॥ नमामि पाशाङ्करादन्तभक्ष्य-संखिक्षतं त्र्यक्षमुदारकुक्षिम् । नागाननं नागकतोत्तरीय-मुत्तप्तहेमप्रभमेकदन्तम् ॥ रत्नाक्षमालां परशुं च दन्तं मक्यं च दोर्मिः परितो दधानम् । हेमावदातं त्रिदृशं गजास्यं लम्बौदरं तं शिरसा नमामि ॥ दींभिः पाशसृणीस्वदन्तवरदावीर्वा चतुर्मिर्धुतम् । शुण्डामाहितवीजपूरमुरुकुक्ति तीक्षणं संस्परेत् सिन्द्राभमिभास्यमिन्द्रशकछाचाकस्यमञ्जासनम् ॥

१. अञ्चपदकमिति भवितम्यम् । अञ्चमारुखर्वः ।

#### प्रतिमाकशणानि ।

### हेरन्यः ।

सिंहोपरि स्थितं देवं पश्चवक्त्ं गजाननम् ।
दश्चवाद्वं त्रिनेत्रंच जाम्बूनदसमप्रभम् ॥
प्रसादाभयदातारं पात्रं प्ररितमोदकम् ।
स्वदन्तं सम्पद्दसेन विभतं चापि सुत्रते ! ॥
...करं चाक्षस्त्रं च परद्यं सुत्ररं तथा ।
पाशाक्कुशकरां शक्तिं देवं छम्बोदरं ग्रुभम् ॥
पीवरं चैकदन्तं च तुम्बुरूणां गणान्वितम् ।
(शिल्परन्ने पञ्चविशाध्याये ॥)

वरं तथाक्कुझं दन्तं दक्षिणे च परश्वधः । । वामे कपालं श्वाणाक्षपाशं कोमोदकी तथा ॥ धारयन्तं करैरोभिः पश्चवक्तं त्रिलोचनस् । हेरम्बं मूषकारूढं कुर्यात्सर्वार्यकामदम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

अभयवरदहस्त पाशदन्ताक्षमाछा-परशुमय त्रिशीर्पेर्भुद्रौरोदकं च । विदशतुर्वरासिंह र पश्चमातङ्गवक्तः कनकद्विरवर्णः पातु हेरम्बनामा ॥ (क्रियाकमयोतौ॥)

 <sup>&#</sup>x27;वर्षेषामवा'विति पाठान्तरम् । २. 'व्याकंषे'ति पाठान्तरम् ।
 'विषयपपरसिंहः' इति किन्नु स्थात्!।

वकतुण्डः ।

छम्बोदरं त्रिनयनं पाशाङ्कुशधरं परम् । बरदामयहस्तं च छसत्कर्णं सचामरम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

बाङगणपतिः।

बालः प्रसूतमात्रोऽयमम्बिकाक्के निवेशितः । अतिरक्तो गजमुखो द्विश्वदो १ रत्नभूषितः ॥ चषकं पुष्करे बिभ्रत् सृणिपाशौ करद्वये । द्वाम्यां कस्पलतां दोर्म्यां दोलयव्रत्नवर्षिणीम् ॥ एवं ध्यात्वा जपेन्मन्त्रं बालाख्यं गणनायकम् ।

(शिल्परत्ने पञ्चविशाध्यम्ये ॥)

करस्थकदळीचूतपनसेक्षुकपित्यकम् । बाळसूर्यप्रभाकारं बन्दे बाळगणाधिपम् ।।

वरुणगणपतिः।

पाक्षाङ्कुशापूपकापित्यजम्बूफलं तिलान्वेणुमपि स्वहस्तैः । धत्ते सदायस्तरुणोऽरुणामः पायात्सयुष्मांसरुणो गणेशः ॥

भक्तविद्रेशः।

नाल्किरामकदलीगुळपायसधारिणम् । शरच्छशाक्कसदशं भजे मक्तगणाविषम् ॥

१. 'द्विरद' इति स्वात् ।

वीरविश्रेशः ।

वेताळ्काक्तिकारकार्मुकखेटखड्ग-खट्टाङ्गसुद्ररगदाङ्गकागपाशान् । शूळं च कुन्तपरञ्जञ्जसद्वहन्तं वीरं गणेकामवणं सततं स्मरामि ॥

शक्तिगणेशः ।

भालिङ्ग्य देवीं हरितां निषण्णां परस्परसृष्टकटीनिवेशाम् । सन्ध्यारुणं पाशसृणि वहन्तं भयावहं शक्तिगणेशमीडे ॥

(त्रियाकमचोतौ ॥)

विवाणाङ्क्ष्मावक्षसूत्रं च पाशं दघानं करैगोंदकं पुष्करेण । खपल्या युतं हेमभूषाम्बराक्यं गणेश्वं समुद्यदिनेशासमीढे ॥

(श्रीमन्मन्त्रमहाणिवे ॥)

ध्वजगणाधिप: ।

यः पुत्तकाक्षगुणदण्डकमण्डलुश्री-निर्वर्त्यमानकरमृषणमिन्दुवर्णम् । तं घोरमानवज्ञतुर्भुजक्षोभमानं त्वां संस्मरेद् ध्वजगणाधिपते ! स धन्यः ॥

#### त्रतिमाकश्वमानि ।

### विक्रकगणपतिः ।

पक्ककृतफल्कस्पमद्धरीमिश्चुसारतिल्मोदकैस्सह । उद्वहन्परछहस्त ते नमः श्रीसहाययुत देवपिक्क ! ॥

### उच्छिष्टगणपतिः ।

लीलान्जं दाष्टिमं वीणाशाली १ पुष्काक्षसूत्रकम् । दशदुष्किष्टनामानं गणेशं वीरमेव च ॥

### (कियाकमधोती ॥)

शर धनुः पाशसृणी स्वह्स्तैर्दधानमारक्तसरोव्हस्थम् । विवक्षपत्न्या सुरतप्रवृत्तमुच्छिष्टमम्बासुतमाश्रयेऽहम् ॥ चतुर्भुजं रक्ततनुं त्रिनेत्रं पाशाङ्कशौ मोदकपात्रदन्तौ । करैर्दधानं सरसीव्हस्थमुन्मत्तमुच्छिष्टगणेश्चमीडे ॥

(श्रीमन्मन्त्रमहार्णवे ॥)

### विज्ञराजगणपतिः।

पाक्षाकुक्षौ धरमाजफलाक्षी चासुवाहनः । विज्ञं विहन्तु नस्सर्वे रक्तवर्णो विनायकः ॥

### ळक्मीगणेकः ।

विभाणस्कुकवीजपूरकमण् माणिक्यकुम्भाङ्कुसा-न्यासं क्रस्यल्तां च बाणकल्किकास्रोतस्सरोनिस्सरः (!) ।

१. काकिपुनेति स्वात् ।

#### प्रतिवाज्धवानि ।

श्यामा रक्तसरीवहेण सहितो विद्वज्ञयेनान्तिके (!) गौराङ्गो वरदादिइस्तकमको व्यक्तीगणेसो महान् ॥ (क्रियाकमधोती ॥)

दत्तानये चक्रवरी दपानं केंद्राप्रगरमर्जवटं तिनेतम् । धृताञ्जयात्रिक्कितमन्त्रिपुञ्या त्रश्मीगणेशं कनकाममीडे ॥ (श्रीमन्मन्त्रसहोदशै ॥)

### महागणेशः ।

विभाणोऽञ्जकवीजपूरकगदा दन्तेक्षुवाणैस्समं विभाणो मणिकुम्भशालिकणिशं पाशं च वक्त्रान्वितम् । गौराङ्ग्या रुचिरारविन्दयुतया देव्या सनाथान्तिक-श्लोणाङ्गञ्जभमातनोतु भवतां नित्यं गणेशो महान् ॥

भुवनेशगणपतिः ।

शङ्केश्वापकुसुमेषुकवामदन्त-पाशाक्कुकैः कलममक्रारिकासनायैः । पाणिक्षितैः परिसमाष्ट्रतभूषणजी-क्रिकारो विजयते कमनीयसौरः ॥

### वृत्तगणपतिः ।

पाशाक्नुशाप्रपञ्जावरन्तचन्नाकारं बङ्य......मक्गुणीयकम् । पीतप्रमं कस्पतककहतां भजामि नृत्तैकपदं गणेशम् ॥

१. इन्ताभवे इति स्वात् । २. वकवरमिति स्वात् ।

### त्रतिमाकक्षणानि ।

ऊर्ध्वगणेशः ।

कल्हारशालिकणिशेक्षुकचापबाण-

दन्तप्ररोहकभरः कनकोज्वलाङ्गः ।

आळि**न्न**नोचतकरस्तटिदामकव्या

देव्या दिशत्वभयमूर्ष्वगणेश्वरस्ते ॥

(क्रियाक्रमचोतौ ॥)

प्रसम्भगणेशः ।

उद्यद्दिनेश्वररुचि निजहस्तपधैः

पाशाङ्कुशाभयवरान्द्धतं गजास्यम् । रक्ताम्बरं सकळदुःखहरं गणेशं

्राच्यायेत्रसन्नमखिलाभरणाभिरामम् ॥

(श्रीमन्मन्त्ररत्नाकरे ॥)

उन्मत्तविनायकः।

चतुर्भुजं रक्ततत्तुं त्रिनेत्रं पाशाङ्कुशौ मोदकपात्रदन्तौ । करैर्दघानं सरसीरुहस्थमुन्मत्तमुष्टिष्टगेणेशमीङे ॥

(मन्त्रमहोदधी ॥)

हरिद्रागणेशः ।

पाशाङ्कुशौ मोदकमेकदन्तं करैर्दधानं कनकासनस्यम् । हारिव्रखण्डप्रतिमं त्रिनेत्रं पीतांद्यकं रात्रिगणेशमीडे ॥

(श्रीमन्मन्तरत्नाकरे ॥)

#### प्रतिवाकसणानि ।

### गणेशायतनम् ।

नामाङ्गे गजकर्णं तु सिद्धिं दयाच दक्षिणे । पृष्टिकर्णेस्तथादौ (१) च धूजको नालचन्द्रमाः १ ॥ उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैन सरस्वती । पश्चिमे यक्षराजश्च बुद्धिः पुर्वसुसंस्थिता ॥

### गणेशप्रतीद्वाराः ।

सर्वे च वामनाकारास्सीम्याश्च परुषाननाः ।
तर्जनी परञ्चः पद्ममिन्नो दण्डहस्तकः ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स मेनेद्विन्नराजकः ।
तर्जनी खङ्गलेटं तु दण्डहस्तस्तुनक्तकः ॥
तर्जनी दण्डापसन्ये दक्षिणे बळ्नान्मनेत् ।
तर्जनी बाणचापं च दण्डं च गजकर्णकः ॥
तर्जनी दण्डापसन्ये गोकर्णः पश्चिमे स्मृतः ।
तर्जनीपद्माङ्कशं च दण्डहस्तः सुसीम्यकः ॥
तर्जनीपद्माङ्कशं च दण्डहस्तः सुसीम्यकः ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स चैन द्युमदायकः ।
पूर्वद्वारादिके सर्वे प्राच्यादिक्यष्ट संस्थिताः ॥

(रूपमण्डने ॥)

१. भाकपन्तमा इति स्यात् ।

# वैष्णवध्रुवबेराणि।

# वैष्णवघ्रुवबेराणि।

### योगस्वानकमूर्तिः ।

देवेशं श्यामामं चतुर्भुजं शङ्क्ष्यकाधरमभयकारदक्षिणहत्तं वरदं कव्यवछन्वितवामहत्तं दक्षिणे वैकजानुनासीनं भृगुं तथा वामे मार्क्रम्बेपं तथैव भूमिपुण्यार्विते वा दक्षिणे मित्तिपार्थे हेमामं चतुर्भुजमक्षमाछाकमण्डछधरमभयकव्यवछन्वितहत्तं ब्रह्माणमुत्तराभि-मुख्मुत्तरे मित्तिपार्थे येतामं चतुर्भुजं मृगपरश्चिधरमभयकव्यवछन्वित-हत्तं शङ्कृरं दक्षिणामिमुखं स्थितमेव कारयेत्।

१. अनन्तस्यनसंस्कृतप्रन्वप्रकासनकार्वाक्यादानीतमाद्वर्षद्वनमयकम्बन्ध्रम्यकार्यने विकानसायमाद्वर्यतमानां क्लाव्याक्यानि वैकानसायमाद्वर्यतानि । तस्यवर्धद्वे परस्वरमर्वसाम्बेद्धये मृत्यान्यचनम्ब्रिकोदस्यमुपकम्बति । तस्य सर्वस्थापि पाठानसरत्या प्रवर्धनं दुष्कपृत्तिति विकक्षणार्वेवतामेव पदावितां स्वस्तमयस्यासुण्वस्तेते । २. 'मृतिपुण्यार्विते वामविताने 'इति पाठान्यस्यः।

### त्रक्षशक्कराम्यां शहीनं मध्यमम् । पूजकमुनिम्यां शीनमधमम् ।

### भोगस्थानकमूर्तिः ।

दितीयं भोगस्थानकं चतुर्भुजं श्यामाभं शङ्कचक्रधरमभयवरद-दक्षिणहस्तकव्यवलिम्बतसिंहकर्णवामहस्तं तथा ब्रह्मेशौ, दक्षिणे श्रीदेवीं रुक्माभां स्वस्थिद श्दक्षिणपादां किंचित्कुञ्चितवामपादां धृतकमल-दक्षिणहस्तां प्रसारितवामकरां देवं किंचित्समीक्ष्य स्थितां, वामे ४हरिणीं श्यामाभां प्रसारितदक्षिणहस्तां धृतोत्पलवामहस्तां सुस्थित वामपादां किंचित्कुञ्चितदक्षिणपादां ६ देवं किंचित्समीक्ष्य स्थितां कारयेत् १। देव्यो-हस्तौ पादौ विपरीतौ वा कारयेत्। दक्षिणे ८ भृगुं १दक्षिणजानुनासीनं वामेनोत्कुटिकमासीनं सपद्मवामहस्तं दक्षिणोश्निहितदक्षिणकरं वामे पुराणं वामेन जानुनासीनं सपद्मदक्षिणहस्तं [वामोरं] विन्यस्तवामकरं

एतत्पदादनन्तरं पूजकमुनिस्नामित्पिषिकमादर्शान्तरे दृश्यते ।
 शङ्काकम्यां हीनमधनमिति पाठान्तरम् । ३. छस्यितेति मिवतन्यम् ।
 'हरिणी'मित्येतत्पदमादर्शान्तरे नास्ति । ५. छस्यितेति पदमादर्शान्तरे ना ६. दक्षिणपादामित्येतदादर्शान्तरे न । ५. स्थितां कारयेदिति पद्वयमादर्शान्तरे न । ८. दक्षिणपादामित्येतदादर्शान्तरे न । ७. स्थितां कारयेदित पद्वयमादर्शान्तरे न । ८. दक्षिण इति पदात्पूर्व 'कुळ्यकौतुकयोर्मध्ये' इत्यादर्शान्तरे विद्यते ।
 दक्षिणजानुनेत्यारभ्य संपुटी वा कारयेदित्यन्तस्य स्थाने ' एकजानुमासीनन्युल्डुटिकासनं वा वामे तथा पुराणमित्यन्यतरादर्शे दृश्यते ।

### प्रातिमारुक्षणानि ।

कारयेत्। एवमासियत्वा इस्तौ सम्पुटौ वा कारयेत्। भित्त्यूर्ष्वभागे भाया-संक्कादिनीम्यां कामिनीव्याजनीम्यां तुम्बुरुनारदाम्यां किन्नरमिधुनाम्यां यक्षविद्याधराम्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां युक्तमुत्तमं ३ भोग-स्थानकम् ।

तुम्बुरुनारदाभ्यां ४ यक्षविद्याधराभ्यां हीनं मध्यमम् ।

सनकसनत्कुमाराम्यामादित्यचन्द्राम्यां पूजकमुनिम्यां हीन-मधमम् ।

### वीरस्थानकमूर्तिः।

तृतीयं वीरस्थानकं देवं श्यामामं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरं दक्षिणवामयोः ब्रह्मेशाम्यां भृगुपुण्याम्यां किष्किन्धसुन्दराम्यां सनक सनकुमाराम्यां सूर्यचन्द्राम्यां युक्तमुत्तमं वीरस्थानकम् ।

किष्किन्धसुन्दराभ्यां ९ सनकसनत्कुमाराम्यां हीनं मध्यमं वीरस्थानकम् ।

आदित्यचन्द्राभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीनमधमं वीरस्थानकम् ।

अपरिभिष्कृषेति पाठान्तरम् । २. व्याजकसुनिभ्यामिति पाठान्तरम् ।
 मच्यमिति पाठान्तरम् । ४. एतत्पदानन्तरमांदर्शान्तरे 'किन्नरिस्दुनाभ्यां हीनमध्म'भिति विद्यते । ५. एतदादर्शान्तरे न । ६. एतत्पदात्पूर्व 'वेव्या पंदे 'त्यावर्शान्तरे इस्यते । ७. सुन्दरीभ्यामिति पाठान्तरम् । ८. एतत्पदात्पूर्व-मादर्शान्तरे 'व्याजकाभ्या'मित्यधिकं इस्यते । ९. सुन्दरीभ्यामिति पाठान्तरम् ।

### आमिचारिकस्थानकमूर्तिः ।

चतुर्थमाभिचारिकस्थानकं देवं द्विभुजं चतुर्भुजं वा घूमवर्णं स्यामवस्त्रधरं शुष्कवक्तं शुष्काङ्गं तमोगुणांन्तितम् ध्वेनेत्रं । ब्रह्मादि-देवैर्विवर्जितं पैशाचपद आर्ह्मागुक्तनक्षत्रे शर्वर्यां चरराशो स्थापितं विमानं च लक्षणहीनं वा कारयेत् ।

### योगासनमूर्तिः ।

अथ योगासनं वक्ष्ये । देवेशं श्वेतामं पीतवाससं चतुर्भुजं जटामौिं श्वेतपमे समासीनमूर्व्वस्थित दिश्वणपादमभस्यवामपादमङ्ग-विन्यस्तवामकरं शङ्कचकरहितपरभुजं श्वेतवस्त्रोत्तरीयं सोपवीतं कुण्ड-छाङ्गदहाराचामरणभूषितमीविज्ञमीिं छत्छोचनं च मित्तिपार्श्वे दक्षिण ब्रह्माणमुत्तरे शङ्करमूर्व्वमागे चन्द्रादित्यौ सनकसनत्कुमारौ श्केद्राक्षाइ-श्विणवाममागयोर्भ्युमार्कण्डयौ तथा महीमार्कण्डयौ वा कारयेत्तदुत्तमं योगासनम् ।

भ्चन्द्रादित्याम्यां सनकसनत्कुमाराम्यां हीनं मध्यमम्। भृगुमार्कण्डेयाम्यां हीनमधमम्।

१. आदर्शान्तरे कर्ष्यनेत्रमिखस्य स्थाने 'नेतृ' इति दस्यते । २. कर्ष्ये-त्यारभ्य परभुजमित्यन्तस्य स्थाने "दक्षिणे कर्ष्यमन्यमधस्त्यमेष ब्रह्मासनमासी-नमासित्यास्क वामावामकरी पत्नवी विन्यस्य अन्यहस्ती शङ्क्यकी विना नाकी" इत्यादर्शान्तरे दस्यते । ३. 'चकौ तु दक्षिणे' इति पाठान्तरम् । ४. 'मृतुमार्कज्वेयाभ्यां हीनं सम्यमम्। चन्त्रादित्याभ्यां हीनं सनकसमस्त्रमाराभ्यां हीनम्यसं वीगासन'मिति पुस्तकान्तरे विवते ।

### भोगासनमूर्तिः ।

देवं सिंहासने समासीनं स्यामलाङ्गं चतुर्मुजं शङ्कचक्रधरमभयवरददिष्ठिणहस्तकटिविन्यस्तसिंहकर्णवामहस्तं भ्रमारितदिष्ठिणपादं
दिश्वणे श्रियं देवीं वामपादमाङ्गञ्च्य दिश्वणं प्रसार्य सिंहासने समासीनां श्वामपार्थे महीं देवीं दिश्वणं पादमाङ्गञ्च्य वामं प्रसार्य सिंहासनसमासीनामेतयोर्वामदिश्वणकरौ पद्मोत्पल्चरावन्यहस्तौ सिंहासने निहितौ
स्वोहनिहितौ सिंहकर्णीं वा तद्विपरीतौ वा.......दिश्वणोत्तरयोर्वह्मशङ्करौ तथासीनौ भृगुमार्कण्डयौ चैकजानुक्रमेणासीनावन्यस्तवंश योगासनवन्तुर्यात् । ४अपरिभित्तपार्थे मायासह्वादिनीम्यां
तुम्बुरुनारदाम्यां किस्नरमिथुनाभ्यां यश्वविद्याधराम्यां सनकसनन्तुमाराम्यां सूर्यचन्द्राम्यां ५देवद्रमसमायुक्तमुत्तमं भोगासनम् ।

तुम्बुक्नारदाम्यां किन्नरमिथुनाम्यां यक्षविद्याधराम्यां हीनं मध्यमम् ।

सनकसनत्कुमाराभ्यामादिव्यचन्द्राभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीनमधमं भोगासनम् ।

 <sup>&#</sup>x27;पावेन्यस्थुं'ति पाठान्तरम् । २. वामपार्थ इत्यारभ्य समासी-नामिस्त्रम्तं पुस्तकान्तरे न दश्यते । ३. 'अन्याभोगस्थानकव'दिति पाठान्तरम् ।
 एतस्पदमादर्शान्तरे न । ५. ' देवेन्द्रमौ च' इति पाठान्तरम् ।

#### प्रतिमास्क्रमणानि ।

### बीरासनमूर्तिः ।

भिसंहासनोपरिष्टात्पद्मासने वामपादं समाकुञ्च्य दक्षिणं कि बि-त्यसार्य समासीनं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरमभयदक्षिणहस्तं सिंहकणवाम-हस्तं प्रवालाभं स्थामाम्बरधरं पूजकस्थाने दक्षिणे श्रीदेवीं वामे महीदेवीमेकजानुक्रमेणासयित्वा दक्षिणे ब्रह्माणं मार्कण्डेयं श्वामे शङ्करं भूगुं च गीर्वाण्यौ चामरधारिण्यौ च कारयेत् । सनकसमत्कुमाराभ्यां तुम्बुहनारदाभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां सहितसुत्तमं वीरासनम् ।

१ तुम्बुरुनारदाम्यां सनकसनत्कुमाराम्यां कामिनी ध्व्याजनीम्यां हीनं मध्यमम् ।

'ज्ञह्मशङ्कराम्यां सूर्यचन्द्राम्यां पूजकस्थाने देवीभ्यां हीनमधमं वीरासनम् ।

### आभिचारिकासनमूर्तिः ।

देवं६ वेदिकासने समासीनं द्विमुजं चतुर्मुजं वा नीलामं स्याम-वक्कधरं तमोगुणान्वितमूर्श्वाक्षं ७ देव्यादीन्विना लक्कणहीने विमाने

 सिंहासनेत्यारभ्य समासीनमित्यन्तमादर्शान्तरे न दृश्यते ।
 मनुंचेति पाठान्तरम् । ३. एतत्पदात्पूर्वे मझशङ्कराभ्यामित्यिक-कमादर्शान्तरे दृश्यते ४. एतत्पदमादर्शान्तरे न । ५. एतत्पदमादर्शान्तरे न । ६. 'चतुर्वमामिचारिकासनेनासीनं द्विभुज'मिति पाठान्तरम् । ७. 'देवादि-देवानां विने'ति पाठान्तरम् ।

शत्रुदिक्सुखे कृष्णाष्टम्यामार्दाचनुक्तनक्षत्रे रात्रे गर्भालये पैशाचपदे चरराशौ स्थापितमार्मिचारिकासनम्।

### योगशयनमूर्तिः ।

भय योगशय्याक्रमं वस्ये । देवं द्विमुजमर्धार्षशयनं पीतश्याम् विष्णु स्तमुप्धाने न्यस्य मौल्यमं समुद्भुत्य सम्यक्प्रसार्य वान्यं समाकुञ्य्य तत्कोर्परमूर्णे कृत्वा कटिमवलम्ब्याथवा तद्द्रौ प्रसार्य वा, पादं दक्षिणं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य शयानं सर्वाभरणभूषितं किंचिदुन्मीलितलोचनं भृगुपुण्यार्चितं पादपार्थे मधुकैटमसंयुक्तं च नाम्यम्बुजसमासीनं ब्रह्माणं पञ्चायुधान् गरुडं विष्वक्सेनं सप्तर्णश्चापरिभत्त्यूर्ण्यभागे प्राज्ञलीकृत्य स्थितान्दक्षिणभित्तिपार्थे ब्रह्माणं वामे शङ्करं च समासीनमेव कारयेत् । एतदुक्तमं योगशयनम् ।

सप्तर्षीन्विष्यक्सेनं च विना मध्यमम् । पूजकमुनिन्यां मधुकैटभाम्यां विनाधमं विज्ञायते ।

दक्षिणेत्यारभ्य प्रसार्य वा पादिमत्यन्तस्य स्थाने 'दक्षिणे इस्त
गुपथान्येन न्यस्तमौकिसीमान्ते समुद्भृतसम्यक्प्रसारितमन्यइस्तं समाकृषितकीर्परमूर्चे इत्वा कटकाङ्गुळीयसुतमथवा तद्दश्रसारितपादिमत्यादर्शान्तरे
दस्यते । ३. पुभ्यासार्वितामिति पाठान्तरस् । ३. पादेत्यादर्शान्तरे न ।

### भोगशयनमूर्तिः ।

हितीयं मोगशयनं देवेशं श्यामलाङ्गं दर्शनीयं । सुपुष्टाङ्गं चतुर्भुजं श्वार्धशयानं चापवद्गातं हस्तं दक्षिणमुपधाने निधाय मकुटमालम्ब्य किंचित्प्रसार्य वामं वामोरी प्रसार्य दक्षिणं पादं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य शयानं कारयेत्।...................................शिरःपार्श्वे श्रियं देवीं देवस्कन्धवाहुस्पर्शां हस्तेन दक्षिणेनोत्पलधृतां वामहस्तं कटकं कौतुकाहिक्षणे मार्कण्डेयं वामे भृगुं दिक्षणे भित्तिपार्श्वे चासीनं ब्रह्माणं वामे शङ्करं च दक्षिणे वक्ततुण्डं वामे विन्ध्यवासिनीं पादपार्श्वे मधुकैटभावुप्रवेगसमन्वितौ समुद्रतरङ्गच्छादितजान् अनन्तस्य विषज्या-लाभिर्दद्यमानौ वा कारयेत् । नाभिपद्ये समासीनं ब्रह्माणं तहिष्ठिणे पाद्यायुधान् गरुडोपरिष्टाहिश्विणे भास्करमुत्तरे ५ निशाकरं तथा बालक्रिपणौ तुम्बुरुनारदौ दक्षिणे ६श्विनावष्टलोकपालांस्तथाप्सरसञ्च कारयेत् । एतद्वसमं भोगशयनम् ।

तुम्बुरुनारदाम्यां ॰ छोकपाछैश्व विना मध्यमम् । पूजकमुनिम्यामप्सरोभिश्व विनाधमम् ।

१. आवर्शन्तरे न । २. 'वार्षार्थशायितं गात्रं चळवबस्त'मिति पाठान्त-रम् । ३. देवस्य बाहुसंस्पर्शामिति पाठान्तरम् । ४. पादपार्थं इत्वारभ्य कटकमित्यन्तमावर्शान्तरे न । ५. दक्षिण इति पाठान्तरम् । ६. अविश्वण इति पाठान्तरम् । ७. एतदनन्तरमिश्न्यामित्यविकमावर्शान्तरे दस्यते ।

### प्रतिमास्थ्यणानि ।

### बीरशयनमूर्तिः ।

तृतीयं वीरशयनं देवं स्थामाभं चतुर्भुजं शङ्कचक्रभरं सन्यहस्तं शिरोपधानं कृत्वा वामहस्तं प्रसार्य शयानं पादपार्थे श्रीभूमिन्यां पादमर्दकान्यां मधुकैटमान्यां संयुक्तं कौतुकादक्षिणे मार्कण्डेयं वामे भृगुं नामिपचे समासीनं ब्रह्माणं पज्ञायुधान् गरुडं चन्द्रादिखौ सप्तर्षीन् द्वादशादिखानेकादशरुद्धान् जयाधम्सरसस्तुम्बुरुनारदौ किकर-मिधुने सनकसनत्कुमारी ब्रह्मेशी च कारयेदिति । तदुक्तमं वीरशयनम् ।

### रुद्रादिसैरप्सरोभिर्मुनिभिश्व विना मध्यमम् ।

किन्नरमिथुनाभ्यां सनकसनकुमाराभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीन-मधमम् ।

### आभिचारिकशयनमूर्तिः।

शेषशयनं छक्षणहीनं ३ द्विफणं द्विष्ठयमनुकतं शिरःपार्थे, देवं नीलामं द्विमुजंभ चतुर्भुजं वा समनयनंभ महानिद्रासमायुक्तं द्युष्कवक्त्रं श्रुष्काङ्गं स्यामबद्धधरं सर्वदेवैर्विहीनं कारयेत् । एत-दुक्तममाभिचारिकं शयनम् ।

आदर्शान्तरे 'किनरिमधुने' इति न । २. एतदादर्शान्तरे न ।
 संस्थाप' मिति पाठान्तरम् । ४. एतदादर्शान्तरे न । ५. समगयनामिति पाठान्तरम् । समग्रयनमिति स्यात् । ६. सर्वदेवानकविना चौत्तरशुक्तमाभिवा-रिक्शयनमिति पाठान्तरम् ।

### प्रतिमाकंश्वणानि ।

एकफणमेकवळयं मध्यमम् । सर्पदेहं विना समस्यळ्शयनमधमम् । (वैंखानसागमे ॥)

१. सयनमिति पाठान्तरम् ।

## द्शावताराः।

### दशावताराः ।

### मत्स्यमूर्तिः ।

मत्स्यावतारिणं देवं मत्स्याकारं प्रकल्पयेत् ।

कूर्ममूर्तिः ।

कूर्मावतारिणं देवं कमठाकृतिमालिखेत् ॥

(शिल्परले पञ्चविंशपटले ॥)

### वराहः ।

आदिवराहं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरं सस्यश्यामनिमं । नागेन्द्र -फणामणिस्थापितदक्षिणपादं तद्दौ महीं दधानं दक्षिणहस्तेन देव्योः पादौ गृह्वन्तं वामहस्तेन तामुपगृह्वन्तं मुखेन देवीं जिन्नन्तं कृत्वा तां महीं प्राञ्जलीकृतहस्तां प्रसारितपादां पुष्पाम्बरधरां श्यामामां किंचिदेवं

१. सन्ध्याद्यामिनभिति पाठान्तरम् । २. नागेन्द्रेखारभ्य कृतेखन्तस्य स्थाने 'पादं दक्षिणं सपत्नीकं नागेन्द्रस्य फणामिणस्थापितं वामकरस्थापि-कळासुरूमणाय कृषितिविस्ताराभ्यां महीमादाय देवेघस्य आरूढाभ्यां द्वयो-स्संन्यस्य देवस्य इस्तेन दक्षिणे देव्याः पादौ ग्रहीत्वा तस्यापरभागे वामहस्तेन वारयन् देवस्य सुक्तेन देवी जिग्रन्तं वा कारयेत्।' इखादर्शान्तरे दस्यते।

समीक्य बीडाहर्षेण संयुक्तां सर्वीभरणसंयुतां देवस्य स्तनान्तां वा पञ्चतालेन मानेन कारयेत् ।

(वैखानसागमे षट्पबाशपटले ॥)

नृवराहं प्रवक्ष्यामि सुकरास्येन शोभितम् । गदापद्मधरं धात्री दंष्ट्राप्रेण समुद्धताम् ॥ बिभाणं कोर्परे वामे विस्मयोक्फळ्ळोचनाम् । नीलोत्पलघरां देवीमुपरिष्टात्प्रकल्पयेत् ॥ दक्षिणं कटिसंस्थं च बाह्नं तस्य प्रकल्पयेत् । कुर्मप्रष्ठे पदं चैकमन्यनागेन्द्रमूर्धनि ॥ अथवा सूकराकारं महाकायं कचिछिखेत्। तीक्ष्णदंष्टाप्रघोणास्यस्कन्धकर्णोर्ध्वरोमकम् ॥

(शिल्परत्ने पञ्जविशपटले ॥)

नराक्को वाथ कर्तव्यो भूवराहो गदादिभृत । दक्षिणे वामके शक्कं लक्ष्मीर्वा पद्ममेव वा ॥ श्रीर्वामकुपरस्था त क्ष्मानन्तौ चरणानगौ । वराहस्थापनाद्राज्यं भवान्धितरणं भवेत ॥

(अग्निपु० ४९ अ०॥)

ऐश्वर्यसंनिरुद्धश्च वराहो भगवान् हरिः। ऐश्वर्यशक्त्या दंष्ट्राप्रसमुद्भृतवसुन्धरः ॥ नृवराहोऽथवा कार्यश्शेषो।परिगतः प्रभुः । शेषभत्रर्भुजः कार्यभारुरत्नफणान्वितः ॥

### प्रतिमाञ्ज्ञणानि ।

आश्चर्यार्फुछनयनो देववीक्षणतत्परः। कर्तव्यो सीरमुसङो करयोस्तस्य यादव ! ॥ सर्पमोगश्च कर्तव्यस्तयैव रचिताज्ञालेः। आलीढस्थानसंस्थानस्तत्पृष्ठे भगवान्भवेत् ॥ बामारत्निगता तस्य योषिद्रूपा वसुन्धरा । नमस्कारपरा तस्य कर्तब्या द्विभुजा शुभा ॥ यस्मिन् भुजे धरा देवी तत्र शक्ककरो भवेत् । अन्ये तस्य कराः कार्याः पद्मचक्रगदाधराः ॥ हिरण्याक्षाशिरश्छेदचक्रोद्वत्तकरोऽथवा । मृतोद्धतिहरण्याक्षस्युमुखो भगवान्भवेत् ॥ मूर्तिमन्तमनैश्वर्ये हिरण्याक्षां विदुर्बुधाः । ऐश्वर्येणाविनाशेन स निरस्तोऽरिमर्दनः ॥ नुवराहोऽथवा कार्यो ध्याने कपिछवस्थितः । द्विभुजस्वथवा कार्यः पिण्डानिर्वपनोद्यतः ॥ समप्रकोडरूपेण बहुदानवमध्यगः। नृवराहो वराहश्च कर्तव्यः क्माविदारणः ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

मत्स्यकूर्मी स्वस्वरूपौ नृवराहो गदाम्बुजे । विश्वच्छ्यामो वराहास्यो दंष्ट्राप्रेणोद्धृतां घराम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

### प्रलयवराहः ।

वक्ष्ये प्रलयवराहं वामपादं समाकुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्य सिंहासने समासीनं नीलाभं शङ्कचक्रधरमभयदिक्षणहस्तम् रुप्रति-ष्ठितवामहस्तं पीताम्बरधरं सर्वाभरणभूषितं कारयित्वा तस्य दिक्षणे देवीं महीं पादं वाममाकुञ्च्य दिक्षणं प्रसायीसीनां श्यामाभां सर्वा-भरणभूषितामुत्पलधरवामकरामासननिहितदिक्षणकरां किंचिदेवं समी-क्ष्य विस्मयोत्कुळ्लोचनां कारयेत्।

### यज्ञवराहः।

अथ यक्षवराहं श्वेताभं चतुर्भुजं शक्क्षचक्रभरं वामपादं समा-कुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्थ सिंहासने समासीनं पीताम्बरभरं सर्वाभरण-भूषितं कारियत्वा तस्य दक्षिणे देवीं श्रियं हेमाभां वामपादं समा-कुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्यासीनां पद्मभरवामहस्तामासने निहितदक्षिण-हस्तां वामपार्श्वे मही देवां अस्यस्यामनिभां दक्षिणपादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्यासीनामुत्पञ्भरदक्षिणहस्तामासने निहितवामहस्तां देवं किं-चित्समीक्ष्य विस्मयोत्फुळ्ळोचनां कारयेत् । त्रयाणां वराहाणां तत्तद्रप्ं कौतुकविम्बं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

### नरसिंहः।

नारसिंहो द्विविधो गिरिजस्त्यूण रेजश्चेति । तयोर्मुखं सिंहस्य-बान्यमराकारं तस्य भूषीदिपादतलान्तं सर्विशतिशताङ्गुलं.......

नीलामित्यारभ्य प्रसामीसीनामित्यन्तमादशीन्तरे नास्ति ।
 स्थूणाज इति भवितम्यम् ।

#### प्रतिवाकश्वणानि ।

.;...नारसिंहं देवं सिंहासने पादं दक्षिणं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य समासीनं चतुर्भुजं शक्क्ष्मभ्यं कुन्देन्द्रुधवळ्प्रभं रक्षम्बद्धयं सर्वामरणभूषितं करिष्डकामकुट्युतं पूर्वं दिक्षणकरमभयं दभानं वामं कट्यावळ्यिततमृद्धस्यं वा कारयेत् । तद्दक्षिणं श्रियं देवी वामपादमाकुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्यासीनां पद्मधरवामहस्तामासने निहितदिक्षणहस्तां सुवर्णामां सर्वाभरणभूषितां वामपार्थे मही देवी दंक्षिणं पादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्यासीनासुर्पळ्धरदिक्षणहस्तामासने निहितवामहस्ता स्थामामां सर्वाभरणभूषितां कारयेत् । अथवा सिंहासनस्योध्वे वामं पादं प्रसार्यान्यमाकुञ्च्य तज्जानूर्व्ये दिक्षणहस्तं गजहस्तवद्यसार्य वामम्रूरी संन्यस्यासीनं शक्कचक्रधरं देवीभ्यां सिंहतं कारयेत् ।

### केवलनरसिंहः ।

केवलं नृतिहदेवं पद्मपीठोपरिष्टांद् ह्या पादी व्यव्ययेन न्यस्योत्कुटिकासनेनासियत्वोरुमध्ये वस्त्रेणाबध्य सर्वाभरणसंयुक्तं चतुर्भुजं शक्रचक्रधरमन्यहस्तौ जानुपरिष्टात्प्रसारितौ च कार्येत्।

(वैखानसागमे ॥)

आसीनं द्विभुजं देवं प्रमत्तवदनेक्षणम् । वेतरफटिकसङ्काशं चतुर्वाद्वमयापि वा ॥

१. प्रसारितविवृक्तं वा संस्थापयेदिति पुस्तकाम्तरे दृश्यते ।

आजानुष्ठिम्बनी बाह्न कर्तव्यी तत्र दक्षिणे । समीपे कल्पयेषकां वामे शक्नं समीपतः ॥ ऊर्ष्वस्थिताम्यां बाह्यस्यां दक्षिणे पङ्कजं न्यसेत् । वामे बाही गदामाम्यां शिखेषित्रविज्ञारदः ॥

(शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद्गन्थे।।)

### स्थौणनारसिंहः।

अथ १स्थूणनारसिंहं सोपाधानसिंहासने १ वामपादमाकुञ्च्यान्यं प्रसार्य समासीनं चतुर्भुजं शक्क्वकधरमभयक दानदिक्षणहस्तम् रुप्रति-ष्ठितवामहस्तं 'सटास्कन्धसंयुक्तं तीक्ष्णदंष्ट्रेक्षणं भयानकं श्वेतामं रक्ताम्बरधरं सर्वामरणसंयुक्तं कारयेत् । तस्य कोपशान्त्यर्थं पार्श्वयो-देक्षिणवामयोः श्रीमद्यौ प्रह्वादं वन्दमानं च कारयेत् । दक्षिणे नारदं वीणाहस्तं भित्तिपार्से परितः प्रागाद्यशानान्तमिन्द्रादिलोकपालान्वन्द-मानांश्व कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

१. 'गदां रम्या'मिति किमु स्यात्? २. स्थैणिति स्यात् । ३. सोपान इति पाठान्तरम् । ४. दक्षिणं पूर्वममयमिति पाठान्तरम् । ५. एतदादर्शान्तरे नास्ति । ६. 'मयानकं चेद्रीयं रक्ताम्बरषर'मिखादर्शान्तरे दश्यते । ७. एतद्वावयादनन्तर 'मथवा योडशद्वादशहर्त्तेर्युक्तं तिभाणं स्थितं वामोरी छुरेन्त्रं विन्यस्योरसि इस्ताभ्यां नवीर्मेदयित्वा दक्षिणमागें चैकैकाभयप्रदान-मेकेन श्रोताहुळीय विन्यस्यासं वामे चैकेन मकुटप्रदणमेकेन मुश्चिप्रदरण-मन्नैदेवनं वाशीवां सतीखेवमतिभयानकं कृत्वा'इखविकमादर्शान्तरे विद्यते।

द्रसिंहस्याकृतिं बक्ये रौद्रिपङ्गमुखेक्षणाम् ।
भुजाष्टकसमायुक्तां १स्कन्थपीनसमाश्रिताम् ॥
हिरण्यकृषिपुं दैसं दारयन्तीं नखाकृ्देः ।
ऊरोक्पिर पीनस्य खङ्गखेटकधारिणम् ॥
तस्यान्त्रमाला निष्कृत्य१ बाहुयुग्मेन विभ्रतीम्।
मध्यस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दक्षिणे चक्रपङ्गजौ ॥
कौमोदकीं गदां शङ्गं बाहुभ्यामिति वामतः ।
नीलोत्पलवदच्छायां १ किं वा चम्पकसप्रभाम् ॥
तसकाञ्चनसङ्गाशां बालार्कसदशीं लिखेत् ।
(शिल्परने पञ्चविंशपटले ॥)

नरसिंहो विवृत्तास्यो वामोरुक्षतदानवः । सद्दक्षो दारयन्माली स्फुरवक्रगदाधरः ॥

(अग्निपु० ४९ २०॥)

य एवं भगवान्विष्णुर्नरसिंहवपुर्घरः ।
ध्यानविधिस्स एवोक्तः परमङ्गानवर्धनः ॥
पीनस्कन्धकटिप्रीवः क्वशमध्यः क्वशोदरः ।
सिंहाननो स्टेहस्थ नीख्वासाः प्रभान्वितः ॥

१. पीनस्कन्धेति स्यात् । २. निष्कृत्येति भवितव्यम् । ३. दलेति स्यात् ।

आळीढस्थानसंस्थानस्सर्वाभरपाभूषितः ।

ज्वालामालाकुलमुखी ज्वालाकेसरमण्डलः॥

हिरण्यकशिपोर्षक्षः पाटयन्नखरैः खरैः।

नीकोत्पलाभः कर्तब्यो देवजानुगतस्तथा ॥

हिरण्यकशिपुर्दैत्यस्तमझानं विदुर्बुधाः ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

नृसिंहस्सिहवक्त्रोऽतिदंष्ट्रालः कुटिलोरूकः ।

हिरण्योरद्वस्थलासक्तविदारणकरद्वयः ॥

(रूपमण्डने ॥)

### यानकनरसिंहः।

अथ यानकनरसिंहं वीशस्कन्धोपरिष्टाच्छेपोस्सङ्गे समासीनं तत्कणैः पञ्चभिः [छ\*] समौटिं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरं सर्वाभरणभूषितं कारयेत् । अथवाष्टाभिद्दिरष्टाभिर्वा भुजैर्युक्तं भयानकं दैत्यवधानुरूपं नृसिंहं स्थूणजं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

#### वासनः।

अथ वामनं पञ्चतालमितिं द्विमुजं छत्रदण्डधरं कौपीनवाससं शिखापुस्तकमेखलोपवीतक्वणाजिनसमायुतं पवित्रपाणि बालक्रपं ब्रह्मवर्चेस्वनं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

१. एतदनन्तरं 'मूर्जादिपादतकान्तं वडमुक्त' मिखविकमादर्शान्तरे दस्यते ।

कृष्णाजिन्युक्वीती स्याच्छत्री धृतकमण्डलुः । कुण्डली शिखया युक्तः कुन्जाकारो महोदरः ॥ (शिल्परले पत्रविशपटले ॥)

छत्री दण्डी वामनस्त्यादथवा स्याचतुर्भुजः। (अग्निपु० ४७ अ०॥)

कर्तव्यो वामनो देवस्सङ्गदैर्गात्रपर्वभिः। पीनगात्रश्च कर्तव्यो दण्डी चाध्ययनोचतः॥ दूर्वाझ्यामश्च कर्तव्यः कृष्णाजिनधरस्तथा।

(विष्णुधर्मीत्तरे ॥)

वामनस्सशिखक्त्रयामो दण्डी पीनोऽम्बुपात्रवान् । (रूपमण्डने ॥)

### त्रिविक्रमः ।

भित्रविक्रमस्त्रिविधः प्रोक्तो छोकेषु विपदन्यासाद् भूछोकाक्रम-णार्थं जानुमात्रमन्तरिक्षछोकाक्रमणार्थं नामिमातं स्वर्गछोकाक्रमणार्थं छछाटमात्रं चोर्ष्वपादो भवेत् । एतेषु यथेष्टरूपं निश्चित्य पूर्ववश्चतुर्वि-

१. लिविकमं लिथा प्रोक्तं ठोकेति पदिवन्यासाद् मोलोकात्क्रमेण ललाटसीमान्तमुबृतमेतैर्ययेष्टानिरूपं निश्चित्य पूर्ववचतुर्विद्यातिद्यताहुल्लमेदेन देवं चतुर्भुजमष्टभुजं वा अष्टभुजं वेद्द्विणे चक्रासिद्यक्तिपरं वामे खेटक्यार्क्त इलमुसल्थरमेवमष्टभुजं चतुर्भुजो दक्षिणे चक्रं वामे शक्कं तद्विपरीतं स्ववामपादं दक्षिणं स्थितं वामं प्रसारितं दक्षिणमुक्तानकरं वामे प्रसारितपादेक सद्वामपातं त्यामाभं रक्ताम्बर्थरं सर्वाभरणभूषितं तत्वुडे कल्यहुरिन्द्रच्छक्तथर-

शतितालविभागेन देवमष्टबाहुं चतुर्बाहुं वाष्ट्रभुजे दक्षिणहस्ते चक्रशङ्कगदाशाङ्गहरूधरं चतुर्भुजे दक्षिणहस्तेन चक्रथरं वाम-हस्तेन शक्कथरमभयं बरदं वा दधानं दक्षिणहस्ते. प्रसारितपादेन प्रसारितवामहस्तं स्थितदक्षिणपादं प्रसारितोद्भृतवामपादं स्यामाभं रक्ता-म्बरधरं सर्वाभरणभृषितं, तत्पृष्ठे कल्पद्वममिन्द्ररुत्रमुभयोः पार्श्वयो र्जवनजलेरी चामरधारिणी तदुर्ध्वे दक्षिणे दिवाकरं वामे निशाकरं तथा सन् भ सनकसनत्कुमारौ च कृत्वा प्रसारितपादस्योर्ध्वभागे ब्रह्माणं तत्पादं प्रगृह्य हस्ताम्यां प्रक्षालयन्तं कृत्वा तत्लीतसीं गङ्कां श्वेताभां नाभेरूर्षे शहरं प्राञ्जलीकृतहस्तं च कारयेत् । पादपार्थे नमुचिमंग्र-ममाणं (?) वामपार्थे कतुविव्रकरं तं मुष्टिना प्रहरन्तं गरुडं, दक्षिणे वामनं तत्पार्श्वे बिंह हेमाभं सर्वाभरणभूषितं सपत्नीकं हुर्पेण पाणिभ्यां हेमकलशमुद्धरन्तं तस्योर्ध्वे जाम्बवन्तं भेरीताडनपरं च कारयेत् । अतानुक्तं सर्वे भूभर्तुर्विधिना कारयेत् । त्रिविक्रमस्य कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजमेव कारयेत् ।

(वेखानसागमे ॥)

मुर्मी पार्थे जवनं जछेवी वामरधारिणी तव्यों दक्षिणादिवामकरं दक्षिणे निवाकरं तथा सनकसन्यससमस्क्रमारी व प्रसारितमागस्य कर्ष्यपादे मद्माणं तत्यादं प्रयद्ध इस्ताभ्यां प्रकालनं कृत्वा तच्छ्रोतस्योदगणपार्थे तद्भागी कर्ष्य-मन्यसर्वं इरेरिव कारयेत्।' इत्यादर्शान्तरे विविक्रमस्क्षणं इस्यते । १, सम्य-समिति स्यात् ।

त्रिविक्रमक्रमं बक्ये बामपादेन मेदिनीम् । आक्रामन्तं द्वितीयेन साकल्येन नभस्स्थलम् ॥

(शिल्परत्ने पञ्चविशपटले ॥)

सजलाम्बुदसंकाशस्तथा कार्यस्तिविकमः।

दण्डपाशधरः कार्यक्शक्चकगदाधरः ॥

शङ्कचकगदापद्माः कार्यास्तस्य सुरूपिणः।

निर्देहास्ते न कर्तव्याश्शेषं कार्यं तु पूर्ववत् ॥

एकोर्डूबदनः कार्यो देवो विष्फारितेक्षणः ।

(विष्णुधर्मोत्तरे H)

#### जामदग्न्यरामः ।

जामदग्न्यरामं मध्यमदशताळेन मितं सर्विशतिशताङ्गुळं द्विभुजं रक्तामं श्वेतवद्मधरं दक्षिणहस्तेन परग्रुधरमुदेश्यवामकरं जटामकुटधरं सोपवीतं सर्वाभरणभूषितमेवं कारयेत् । कौतुकं तद्रूपं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

(वैखानसागमे॥)

रामश्रापेषुहस्तस्त्यात्वङ्गी परश्चनान्वितः ।

(अम्रिपु० ४९ अ०॥)

१. 'नृदेहास्ते' इति स्यात् ।

कार्यस्तु भार्गवो रामो जटामण्डलदुर्दशः । इस्तेऽस्य परछुः कार्यः क्रष्णाजिनधरस्य तु ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

जटाजिनधरो रामो भार्गवः परशुं दधत् ।

(रूपमण्डने ॥)

#### राघवरामः।

 <sup>&#</sup>x27;त्रिभक्षसतो' इति पाठान्तरम् । २. एतत्पदादनन्तरं दशरमानित्या-दर्शान्तरे दश्यते । ३. स्थितामिति पाठान्तरम् । ४. देवीमिति पाठान्तरम् ।
 ५. एतदादर्शान्तरे न । ६. 'सौमिति देवस्थे'कि पदद्वयमादर्शान्तरे न ।
 ७. 'उद्देद्धत्यारभ्य किंचिद्र्याननं कार्ये'दिस्यन्तस्य स्थाने 'भूषणामितं सुवर्णामं स्थामाम्बरमं चापभरं रामवत्थितं कारयेत् । हन्मन्तं प्रमुखे

धरं सुवर्णवर्णं स्थामाम्बरधरं समभङ्गान्वितं कारयेत् । हनूमन्तं प्रमुखे किंचिद् दक्षिणमान्नित्य स्थितं देवस्य स्तनान्तं नाम्यन्तमूरुमूङान्तं वा सप्तताङमितं द्विमुजं दक्षिणेन हस्तेनास्यं । वामेन स्ववस्तं च पिधानं र किञ्चिद्ष्याननं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

रामध्यापी शरी खङ्गी शङ्की वा द्विभुजसस्प्रतः। (अग्निपु० ४९ अ०॥)

रामो दाशरियः कार्यो राजन्यक्षणलालितः । भरतो लक्ष्मणश्चेव शतुप्रश्च महाशयाः ॥ तथैव सर्वे कर्तन्याः किं तु मौलिविवर्जिताः ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

रामस्त्रारेषुधृक्छयामः ससीरमुसलो बलः ।

(रूपमण्डने ॥)

आग्नेये राघवं पश्चिमाभिमुखमुत्तराभिमुखं वा रे श्यामाभी रक्ताम्बरो मकुटादिसर्वाभरणसंयुक्तः श्रीवत्साङ्को द्विभुजो दक्षिण इषु-

कि विद्यक्षिणमाधित्य देवस्य स्तनान्तं बोदय सप्ततास्त्रदेशिकाशीतिमात्रं द्विमुजं दीनमूर्ष्याननं दित्युक्षेनास्यं पिषाय वामहस्तेन स्वपादान्तं निगृह्य तद्वि॰ परीतं जानुमध्यमाकर्णस्थितं कपिराजं कारयेत् । ' इत्यादर्शान्तरे दस्यते । १. इस्तेनास्यमिस्तेतदनन्तरं पिद्षानमिति सवितन्यम् । २. दथानमितिस्यात् ३. एतादशस्यकेषु यथायोग्यं 'कारयेत् । स' इत्यध्यादार्यम् ।

धरो वामे धनुरवळम्प्य त्रिभक्नसंस्थितो माघमासे पुनर्वसूजातस्सीतापति रथान्यत्सर्वमादिमूर्तेरिव, रामो दाशरियं वीरं काकुतस्थिमिति ।

तस्य दक्षिणे सीता हेमामा शुक्काम्बरा वामे पद्मधरी दक्षिणह-स्तप्रसारिता दक्षिणं स्थितं वाममाकुञ्च्य पादमुद्धन्धकौटिकौन्तलं २ करण्डिकामकुटसंयुक्ता वा सीतादाश्चरबीजान्यत्सर्वं ३श्रीमिव, सीतामयो-निजां लक्ष्मी वैदेहीमिति ।

वामे सौमित्रिं रक्तामं श्यामाम्बरं द्विभुजो रामवित्त्मिङ्गस्यि-तश्चापधरश्चोद्धन्यकौन्तल्युतो वैशाखे रोहिणीजातो लक्षाद्यक्षरबीजोऽ-न्यत्सर्वे रामवत्, सौमित्रिं रामानुजं लक्ष्मणं लक्ष्मीवर्धनमिति ।

दक्षिणे भरतश्स्यामाभो रक्ताम्बरोद्धन्धकीन्तल्युतश्शरचाप-खङ्गखेटकधरो द्विगुजिक्षमङ्गस्थितश्चेत्रे स्वात्युद्भवो मलेशो भगाद्यक्ष-रबीजः श्रीवत्सकौस्तुमोऽन्यत्सर्वे रामवत्, भरतं कैकेयीसुतं रामानुजं धर्मचारिणमिति ।

वामे शत्रुन्नो हेमाभो रक्ताम्बरोद्धन्धकौन्तल्युतो ज्येष्ठमासे धनिष्ठाजातो नामाधक्षरबीजो निर्मकेशोऽन्यत्सर्वे लक्ष्मणवत् , शत्रुन्नं रामप्रियं बिजयं भरतानुजमिति ।

राममिति भवितन्यम्। २. 'उद्बद्धकृटिककुन्तके' ति भवितन्यम् ।
 श्रे. श्रिय इवेति भवितन्यम् ।

दक्षिणे पुरतोऽज्जनामः श्वेतवस्त्रधरः कपिरूपस्तर्वाभरणभृषितो द्विश्वजो दक्षिणेनास्यं पिधाय वामेन वस्त्रं विधायावनतगात्रस्तीताया वार्ताविक्वापनपरो मृगवाहनो दण्डच्चजो महानादरवः श्रावणे मासि श्रवणजः कलाचक्षरबीजा हन्मन्तः किपराजं हन्मन्तं शब्दराशिं महामतिमिति ।

दक्षिणे शरं नपुंसकं स्थामाभं श्वताम्बरं त्रिनेत्रं रैौद्रसमुद्रघो-षरवं वायुवाहनं पक्षण्वजं शिरिस शरभृतं माघमासे वारुण्यजातं र शराद्यक्षरवीजं शरं महारवममोघं तीक्ष्णधारमिति ।

| वामे                                                  | •••••       |
|-------------------------------------------------------|-------------|
| श्वेताभो रक्ताम्बरोकबदना द्विभुजः प्राजलीङ            | तः ३ पादाव- |
| नतियुक्तो मृगध्यजवाहनो वैशाख आझ्छेषजो मेघरव           |             |
| बल्मर्तस्रु                                           | •••••       |
| कृष्णवर्णो रक्तकेशक्शसदंष्ट्रिणो (१) द्विभुजं शूल्धरो | इदयेऽजाले-  |
| संयुक्तो मूल्जातो मेघवाहनो                            | ••••••      |
| विभीषणं राश्चस                                        | .मनस्कं राम |
| प्रियमिति ।                                           |             |

इनुमानिति भवितन्यम् । २. वार्ग्णाजातमिति भवितन्यम् ।
 प्राज्ञकीकृतहस्त इति भवितन्यम् ।

|        | अभिमुखे <i>ऽङ्गदश्</i> येताभो रक्त                 | ाम्बरो रक्तवत्त्रो                      | द्विभुजः प्राज्ञली- |
|--------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|
| हत: १  | पादावनत                                            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                     |
| रोहिणी | जातस्तुङ्गाद्यक्षरबीजो <b>ऽङ्ग</b> दं <sup>२</sup> | वालिपुतं रामभ                           | क्तं देवप्रियमिति । |
|        | ( वैखा                                             | नसागम एकविं                             | शपटले ॥)            |

#### बलभद्ररामः ।

अथ बलभद्ररामं मध्यमं १ दशतालमिति द्विभुजं त्रिनतं दक्षि-णहस्तेन मुसलधरं वामेन हलधरं श्वेतामं रक्तवल्लधरमुद्ध दक्कन्तलं दक्षिणे रेवती देवीं पद्मिक बल्कवर्णां पुष्पाम्बरधरां दक्षिणेन हस्तेन पद्मधरां प्रसारितवामहस्तामेवं कारयेत्। तद्रूपं कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत्।

(बैखानसागमे ॥)

बल्देवो हलपाणिर्मदविश्वमलोचनश्च कर्तन्यः । विश्वत्कुण्डलमेकं शङ्केन्द्रमृणालगौरवपुः ॥ एकोनांशा कार्या देवी बल्देवकृष्णयोर्मभ्ये । कटिसंस्थितवामकरा सरोजमितरेण चोद्रहती ॥ कार्या चतुर्मुजा सा वामकराभ्यां सपुस्तकं कमलम् । द्वाभ्यां दक्षिणपार्थे वरमर्थिष्णक्षसूत्रं च ॥

 <sup>&#</sup>x27;प्रावसीकृतहस्त' इति भवितन्यम्। २. 'स्वन्नायक्षरवीज' इति स्थात्।
 'मध्यमदशतास्त्रमिति 'मिति भवितन्यम्।

वामेष्यद्यमुजायाः कमण्डलुश्चापमम्बुजं शास्त्रम् । वरशरदर्पणयुक्तास्सव्यभुजास्साक्षस्**त्राश्च** ॥ (बृहत्संहितायामष्टपञ्चाशक्तमाध्याये ॥)

गदालाङ्गलभारी च रामो वाय चतुर्भुजः । वामोर्ष्ये लाङ्गलं दद्यादभश्शङ्कं सुशोभनम् ॥

(अग्निपु० ४९ अ०॥)

सीरपाणिर्बेङः कार्येो मुसली चैव कुण्डली । श्वेतोऽतिनीलवसनो मदोदखितलोचनः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

#### कुष्णः।

कृष्णस्य लक्षणं वक्ष्ये। मध्यमं १ दशतालमितिं सर्विशतिशताङ्गुलं २ द्विभुजं श्यामाभं रक्तवस्त्रधरं सर्वाभरणभूषितं १किरीटिनमुद्वद्रकुन्तलं वा ४ दक्षिणेन ५ हस्तेन क्रीडायष्टिधरं वामोद्यतकरकूर्परहिकासुत्रादध-

१. मध्यमदशतालेति भिषतन्यम् । २. एतद्विशेषणमन्यतराद्शें न । ३. एतत्पदमन्यतराद्शें न । ४. एतदन्यतराद्शें न । ५. दक्षिणेनेत्यारभ्य मार्गेणित्यन्तस्य स्थाने 'दक्षिणेन इस्तेन दक्षिणकरकटकाप्रं नामिद्धं वा तस्मात्....अन्यस्त्वे राषवस्योक्तवत् ।' इत्येवमन्यतरा-व्हें इस्ते ।

स्तादधोर्ष्णकरमन्यसमें राषणस्योक्तमार्गेण । दक्षिणे रुक्मिणीं देवीं हेमाभां धिम्मछकुन्तलयुतामुद्धद्धकुन्तलां वा प्रसारितदक्षिणहस्तां सपद्मवामहस्तां तथा वामपार्थे सत्यभामां श्रीरोठहबन्ध-धिम्मछयुतामुद्धद्धकुन्तलयुतां वा सोत्पलदिक्षणहस्तां प्रसारितवाम-हस्तां सर्वाभरणसंयुक्तां कारयेत् । देवीन्यां करिण्डकामकुटं वेति केचित् । देवस्य वामपार्थे गरुडं प्राज्जलीकृत्य सुस्थितं कारयेत् । देवस्य दक्षिणहस्तं लीलायष्टिपुतं वामं स्त्राङ्कं वा कारयेत् । तद्र्पं कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

कृष्णश्चक्रधरः कार्यो नीलोत्पलदलच्छविः । इन्दीवरधरा कार्या तस्य साक्षात्र क्रिमणी ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

धम्मिक्केखारभ्य सपद्मवामहत्तामिखन्तस्य स्थाने 'शिरोरहधम्मिकयुतासुद्धन्यकौन्तलां वामहस्तं दक्षिणं प्रसार्य वामं पद्मे'खन्यतराद्धें दस्यते ।
 धम्मिककुन्बलयुतामिति पाठान्तरम् । ३. एतदम्यतरादधें न । ४. वेखारभ्य
कारवेदिखन्तस्य स्थाने 'वामहस्तं दक्षिणं सपुणं वामं प्रसार्य किविदेवं
समीक्य सर्वाभरणयंयुक्तां कारयती' खेवमन्यतरादधें विद्यते । ५. देवीभ्यामिखारभ्य देवस्थेखन्तमन्यतरादधें न । ६. 'वामोतकूर्परं सद्यक्कं वे'ति
पाठान्तरम् ।

#### प्रतिमास्थाणानि ।

## नवनीतनटः ।

नवनीतनटस्य वामपादमाकुञ्च्य १ स्थितं दक्षिणमुत्तानकुश्चितं दक्षिणहस्तमभयं २ नवनीतयुतं वा २ वामं प्रसार्योत्तानं ४ सर्वा-भरणमूषितमम्बरहीनमम्बरधरायुतं ५ नवनीतन्तृत्तरूपं कारयेत् ।

## वेणुगोपालः ।

गोपीगोपगोकन्याभिः परिवृतं दक्षिणं सत्ययोद्यतपादं वामं सुस्थितमाइत्य ६ द्विहस्ताम्यामङ्गलीषु वेणुविवरान्संयोज्य विभङ्गभङ्गगान-रससमन्वित १ गोपालं गायकम् ।

(वैखानसागमे ॥)

गोपालप्रतिमां कुर्याद्वेणुवादनतत्पराम् । बर्हापीडां घनस्यामां द्विसुजामूर्ष्वसंस्थिताम् ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## पार्थसारथिः ।

रथारूढं ध्वजाश्वचक्रमुकुलादिरथाक्नेर्युक्तं रथं कृत्वा पार्थं सचापं प्राज्जलीकृत्याधस्स्थले स्थितं चोपरि यत्न धिपाशौ गृहीत्वा

किंबित्संस्थितमिति पाठान्तरम् । २. 'दक्षिणमभी'ति पाठान्तरम् ।
 एतदादशोन्तरे न । ४. प्रसायांनुत्तानमिति पाठान्तरम् । ५. 'अम्बराधार-युत'मिति पाठान्तरम् । किं तु 'अम्बरघरं वे'ति स्यात् । ६. एतत्यदात्पूर्वं 'वेणु' मिति स्यात् । ७. 'क्षिमक्रभिक्न'भिति स्यात् । ८. 'यन्त्वयष्टिपाशा'विति स्यात् ।

दक्षपादं स्थितं वाममुद्भृत्य रथभित्तौ संस्थाप्य दक्षिणहस्तेन न्याख्यान-निर्णयाङ्गुलिमुद्रया संयुक्तं पार्थसारथिरूपं कारयेत् ।

मदनगोपालः ।

रक्तवर्णो दशभुजस्तर्वाङङ्कारभूषितः ।

शङ्कचकगदापद्मपाशाङ्कशसुमाञ्चगान् ॥

इक्षुकोदण्डमन्याभ्यां वादयन्वेणुमादरात् ।

षोडशच्छदपद्मस्यष्यट्कोणोपरि संस्थितः ॥

गोपाले मदनाख्योऽयं मन्दस्मितमुखाम्बुजः ।

स्वरपत्रस्थगोपीभिरादरादीक्षितोऽवतात्॥

(पाञ्चरात्रे ॥)

### कालियाहिमर्दकः ।

एवमेव कालियाहिफणोपरि स्थितं दक्षिणहस्तं सपताकं वाम-करेणाहिपुष्छं संगृह्य नृत्यन्तं कारयेत्। कृष्णरूपाण्यसंङ्क्ष्यानि वक्तुं न शक्यानि; तस्माद्यथेष्टरूपं कारयेत्।

#### बुद्धः ।

पद्माङ्कितकरचरणः प्रसन्नमूर्तिस्सुनीचकेशश्च । पद्मासनोपविष्टः पितेव जगतो भवेद्वद्वः ॥

(बृहत्संहितायामष्टापञ्चाशत्तमाध्याये ॥)

शान्तात्मा लम्बकर्णश्च गौराङ्गश्चाम्बराष्ट्रतः । ऊर्म्बपग्नस्थितो बुद्धो वरदाभयदायकः ॥

(अम्रिपु० ४९ २०॥)

#### प्रतिमाकश्वणानि ।

काषायवस्रसंवीतस्कन्धसंसक्तचीवरः ।

पद्मासनस्यो द्विभुजो ध्यायी बुद्धः प्रकीर्तितः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

बुद्धः पद्मासनो रक्तस्यक्तामरणमूर्धजः ।

कषायवको ध्यानस्थो द्विभुजोकार्द्वपाणिकः (१) ॥

(रूपमण्डने ॥)

#### कस्की।

कल्किनं १ मध्यमं २ दशतालमितमधाकारं मुखमन्यन्नराकारं चतुर्भुजं चक्रशङ्क्षधरं खङ्गखेटकधरमुप्ररूपं भयानकमेवं देवरूपं कृत्वा कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजमेव कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

धनुस्तूणान्वितः कस्की म्लेच्छोत्सादकरो द्विजः ।

भथवाश्वस्थितः खड्गी शङ्कचक्रशरान्वितः ॥

(अग्निपु० ४९ अ०॥)

खङ्गोचतकरः कुद्धो हयारूढो महाबलः ।

म्लेच्छोच्छेदकरः कल्की द्विभुजः परिकीर्तितः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

कस्की सखद्गोऽश्वारुढो हरेरवतरा इमे ।

(रूपमण्डने ॥)

कल्किननिखारम्य मुखमन्यदिखेतत्पर्यन्तमन्यतराद्शें न । २. 'मध्य-मदशताक्रमित'निति भवितच्यम् ।

## वैष्णवमूर्त्यन्तराणि ।

# वैष्णवमूर्त्यन्तराणि ।

## वसात्रेयः ।

मन्दारमूळे मणिमण्डपस्थितं सुवर्णदानैकनिवद्धदीक्षम् । ध्यायेत्परीतं नवनाथसिद्धैर्दारिद्यदावानळकाळमेषैः ॥ ध्याध्यामुद्रां करसरसिजे दक्षिणे संदधानो जानुन्यस्तावरकरसरोजातवामोक्षतांसः । ध्यानाधारात्मुखपरवशादर्धमामीळिताक्षो दत्तात्रेयो भसितधवळः पातु नः कृतिवासाः ॥ (दत्तात्रेयकस्ये ॥)

बास्मीकिरूपं सकलं दत्तात्रेयस्य कारयेत् । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

इरिहरपितामहः । एकपीठसमारूउमेकदेहनिवासिनम् । षड्भुजं च चतुर्वस्त्रं सर्वलक्षणसंयुतम् ॥

अक्षमालां त्रिशूलं च गदां कुर्याच दक्षिणे । कमण्डलुं च खट्टाङ्गं चक्रं वामभुजे तथा ॥

(रूपमण्डने ॥)

पुरुषः ।

प्राच्यां पूरुषं प्राक्सुखं श्वेताभं पीतवाससं श्रीमेदिनीभ्यां संयुक्तं पुरुषं पुरुषात्मकं परं पुरुषं धर्ममयमिति ।

#### कपिलः ।

आक्रेय्यां कपिलं प्राङ्मुखं श्वेताओऽष्टहस्तो दक्षिणेनैकमभय-मन्यबक्तासिहलधरो १ वामेनैकं कट्यवलम्बितमन्यच्छङ्कपाशदण्डधरो रक्तवासास्सावित्रीयुक्तं कपिलं मुनिवरं शुद्धं वेदरूपिणमिति ।

(वैखानसागमे ॥)

प्रशुम्नं विद्धि वैराग्यात्कापिटी तनुमास्थितः । मध्ये तु करकः कार्यस्तस्योत्सङ्गगतः परः ।) दोर्युगं चापरं तस्य शङ्गचक्रधरं भवेत् । पद्मासनोपविष्टश्च ध्यानसंमीह्निक्षणः ॥

कर्तव्यः कपिछो देवो जटामण्डलमण्डितः ।

वायुसंरोधपीनांसः पद्माङ्कचरणद्वयः ॥

अन्येईस्तैश्रकासि हरूपर इत्यर्थः । २. एतस्पद्यार्थात्परमधेनैकेन विश्विकेन भवितव्यविति संभाव्यते ।

मृगाजिनधरो राजन्! सम्भुयक्कोपवीतवान् । विभुर्मन्त्रमहापुग्रकालिकासंस्थितः प्रभुः॥

वैराग्यभावेन महानुभावो ध्यानस्थितस्त्वं परमं पदं तत् । ध्यायंस्तथास्ते भुवनस्य गोप्ता साङ्क्षप्रवक्ता पुरुषः पुराणः॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## यक्रमूर्तिः ।

नैर्ऋत्यां पश्चिममुखस्तप्तचामीकराभश्चतुद्दशृङ्गो द्विशीर्षस्सप्तहस्त-दशक्क्वकाज्यदर्वीस्तुक्स्तृवजुद्भूपधरिक्षपादो रक्तवस्तस्वभिरणभूषितो दक्षिणवामयोस्त्वाहास्वधायुक्तो यज्ञो, यज्ञेशं सर्वदेवमयं पुण्यं सर्व-कृतुवरमिति ।

(वैखानसागमे ॥)

#### व्यासः ।

क्वशः कृष्णतनुर्व्यासः पिङ्गलोऽतिजटाधरः । सुमन्तुर्जैमिनिः पैळो वैशम्पायन एव च ॥ तस्य शिष्याश्च कर्तव्याश्चत्वारः पारिपार्श्वकाः ॥

## धन्यन्तरिः ।

धन्वन्तरिस्सुकर्तव्यस्सुरूपः प्रियदर्शनः । करद्वयगतश्वास्य सामृतः कल्को भवेत् ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

#### प्रतिमाकश्रणानि ।

#### जिल्लायी ।

जलमध्यगतः कार्यश्रोषपद्मगतस्पगः। फणापुज्जमहारत्नद्वर्निरीक्ष्यशिरोधरः ॥ देवदेवस्तु कर्तव्यस्तत्र सुप्तश्चतुर्भुजः। तथापरश्च कर्तव्यक्शेषभोगाङ्कसंस्थितः ॥ एकपादोऽस्य कर्तव्यो छक्ष्युत्सक्रगतः प्रभोः । तथापरश्च कर्तव्यस्तत्र जानी प्रसाधित: ॥ कर्तव्यो नाभिदेशस्थस्तथा तस्यापरः करः । तथैवान्यः करः कार्यो देवस्य तु शिरोधरः ॥ सन्तानमञ्जरीधारी तथैवास्यापरो भवेत् । नाभीसरसि संभूते कमछे तस्य यादव !॥ सर्वप्रथ्वीमयो देवः प्राग्वत्कार्यः पितामहः । नाललग्नौ च कर्तव्यो पद्मस्य मधुकेटभौ ॥ नृरूपधारीणि मुजङ्गमस्य कार्याण्यथास्त्राणि तथा समीपे । एतत्तवान्ने यदुपुङ्गवोक्तं देवस्य रूपं परमस्य तस्य ॥ (बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

सत्पुरुपं १ शेषतस्य दक्षो दण्डमुजोऽस्य तु । शिरोधरोऽस्य वामस्तु सपुष्पोऽयं जल्लेशयः ॥

१. चुप्तरूपमिति स्मात् ।

#### प्रतिमासभाषानि ।

तजाभिपञ्चजे धाता श्रीभूमी च शिरोहिंगे । निष्यकादिसक्पाणि पार्श्वयोर्मधुकैटभी ॥

(रूपमण्डने ॥)

### ख्यमीनारायणी ।

छक्ष्मीनारायणौ कार्यौ संयुक्तौ दिव्यरूपिणौ । दिक्षणस्था विभोर्म्, र्तिर्छक्ष्मीम्, र्तिर्स्तु वामतः ॥ दिक्षणः कण्ठलक्षोऽस्या वामे इस्तस्सरोजभृत् । विभोर्वामकरो लक्ष्म्याः कुक्षिभागस्थितस्सदा ॥ सर्वावयवसंपूर्णा सर्वालक्कारभूषिता । सुष्ठुनेत्रकपोलास्या रूपयौवनसंयुता ॥ सिद्धिः कार्यो समीपस्था चामरमाहिणी द्युमा । कर्तव्यं वाहनं सव्ये देवाधोभागगं सदा ॥ शक्काक्ष्मारे तस्य द्वौ कार्यौ पुरुषौ पुरः । वामनौ हारकेयूरिकरीटमणिभूषणौ ॥ उपासकौ समीपस्थौ प्रभोर्वहाशिवास्मकौ । रक्षानं योगपद्धं च शिखामक्किमास्थितौ ॥

(विश्वकर्मशास्त्रे॥)

उमी च हिसुजी कुर्यालक्षमी नारायणाश्रिताम् । देवं शक्केस्यकायेश गरुडोपरि संस्थितम् ॥

दक्षिणः कण्ठलम्रोऽस्या वामो हस्तस्सरोजपृक् ।ः विमोबीमकरो लक्ष्म्याः कुश्चिभागस्थितस्सदा ॥ सर्वेषामेव देवानामेवं युग्मं विधीयते । तेषां शक्तिः पृथमूपा तदस्रवाहनाकृतिः ॥

(रूपमण्डने ॥)

### हयप्रीवः ।

मूर्तिमान्पृथिवीहस्तन्यस्तपादस्सितच्छविः । नीलाम्बरधरः कार्यो देवो हयाशिरोधरः ॥ विद्यात्संकर्षणांशेन देवो हयशिरोधरः । कर्तव्योऽष्टभुजो देवस्तत्करेषु चतुर्ष्वथ ॥ शक्तं चक्रं गदां पद्मं स्वाकारं कारयेद्धुधः । चत्वारश्च कराः कार्यो वेदानां देहधारिणाम् ॥ देवेन मूर्श्नि विन्यस्तास्सर्वाभरणधारिणः ।

नरनारायणहरिक्रणाः । दूर्वाश्यामो नरः कार्यो द्विगुजश्च महाबलः । नारायणश्चतुर्बोहुर्नीलोत्पलदलच्छविः ॥ तयोर्मध्ये तु बदरी कार्या फलविभूषणा । बदर्यामवनौ कार्यावक्षमालाधरावुमौ ॥

#### प्रतिमाकश्वणानि ।

अष्टचके स्थितौ याने स्तुत्युक्ते मनोरमे । कृष्णाजिनधरी दान्तौ जटामण्डलधारिणौ ॥ पादेन चैकेन रथस्थितेन पादेन चैकेन च जानुगेन । कार्यो हरिश्चात्र नरेण तुल्यः कृष्णोऽपि नारायणतुल्यमूर्तिः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## वैकुण्ठः ।

वैकुण्ठं तु प्रवक्ष्यामि सोऽष्टबाहुर्महाबलः । ताक्ष्यांसनश्रतुर्वकत्रः कर्तव्यक्तान्तिमिच्छता ॥ गदां खन्नं शरं चक्रं दक्षिणेऽस्य चतुष्टयम् । शङ्कं खेटं धनुः पद्मं वामे दद्माचतुष्टयम् ॥ अम्रतः पुरुषाकारं नारसिंहं च दक्षिणे । अपरं खीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥

## **नै**छोक्यमोहनः ।

मुखानि पूर्ववत्तस्याप्यथ त्रैलोक्यमोहन: । स षोडशभुजस्ताक्ष्यांक्रदः प्राग्वबतुर्भुजा (१) ॥ गदा चक्राङ्कुशौ बाणं शक्तिश्वकं वरं क्रमात् । दक्षेषु मुद्गरः पाशस्त्राङ्गशङ्काञ्जकुण्डिका ॥ श्वज्जी वामेषु हस्तेषु योगसुद्राकरद्वयम् । नरं च नारसिंहं च सुकरं कपिलाननम् ॥

#### अनन्तः।

अनन्तोऽनन्तरूपस्तु हस्तैद्वीदशभिर्युतः । अनन्तशक्तिसंबीतो गरुडस्यश्चतुर्मुखः ॥ गदाकुपाणचकात्यो वज्राङ्कशबरान्वितः । शङ्कुखेटं धनुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः ।

#### विश्वरूप: ।

विशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वरूपश्चतुर्मुखः ।

पताका हलशङ्को च वजाङ्गुशशरास्तथा ॥

चक्रं च बीजपूरं च वरो दक्षिणबाहुषु ।

पताका दण्डपाशौ च गदाखङ्गोत्पलानि च ॥

श्वङ्गी मुसलमक्षं च क्रमात्स्युर्वामबाहुषु ।

हस्तद्वये योगमुदा चैन (१) गरुडोपरिस्थितः ॥

क्रमाकरन्नृसिंहस्त्रीवराहमुखवन्मुखैः ।

(रूपमण्डने ॥)

#### योगेश्वरः ।

पद्मासनसमासीनः किंचिन्मीलितलोचनः । घोणाग्रे दत्तदृष्टिश्च श्वेतपद्मोपरि स्थितः ॥ वामदक्षिणगौ हस्ताबुक्तानावेकभागगौ । तस्करद्वयपार्श्वस्थे पद्भेष्टमहागदे ॥

कर्षे करहरें तस्य पाञ्चजन्यस्तुदर्शनः । योगस्वामी स विद्वेयः पूज्यो मोक्षार्थियोगिभिः ॥

(सिद्धार्थसंहितायाम् ॥)

भथादिमूर्तिविधिं वश्ये । अनन्तोत्सङ्गे समासीनं दक्षिणं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य दक्षिणहस्तमनन्तोत्सङ्गे न्यस्य वामं वामजानू खें प्रसार्य चतुर्वाहुं शङ्कचक्रधरं फणाभिः पञ्चभिवि छन्नमौढिं प्रवा-छामं सर्वाभरणभूषितं कृत्वा तहि छणे भृगुं वामे मार्कण्डेयमेकजानु-क्रमेणासियत्वा दक्षिणे ब्रह्माणं वामे शङ्करं च कृत्वा तद्वृपं कौतुकं च कृत्वा प्रतिष्ठोक्तक्रमेण प्रतिष्ठां कारयेत् ।

(वेखानसागमे ॥)

धर्म: ।

चतुर्वक्त्रश्चतुष्पादश्चतुर्बाहुस्सिताम्बरः । सर्वाभरणवांङ्कृतो धर्मः कार्यो विजानता ॥ दक्षिणे चाक्षमाला च तस्य वामे च पुस्तकम् । मृतिमान्व्यवसायस्तु कार्यो दक्षिणभागतः ॥

 <sup>&#</sup>x27;दक्षिणपादमाकुन्थ्य वामं प्रसावें'ति पाठान्तरम् । २. 'तदनोष्ट्रं' इति पाठान्तरम् । ३. 'फणान् पत्र सप्त वा' इति पाठान्तरम् । फणाभिः पत्रभिस्सामित्रं इति अवितन्यम् ।

बामभागे ततः कार्यो दृषः परमरूपवान् । कार्यो पद्मकरै। मूर्जि बिन्यस्तौ तु तथा तयोः ॥ (आदित्यपुराणे ॥)

## चतुर्विशतिमूर्तयः।

शक्ककगदापद्मी केशवाख्यो गदाधरः। नारायणः पद्मगदाचक्रशङ्कायुधेः क्रमात् ॥ माधवश्वकश्चाभ्यां पद्मेन गदया भवेत्। गदाञ्जराङ्क्वकी वा गोविन्दाख्यो गदाधरः॥ पद्मशङ्कारिगदिने विष्णुरूपाय वै नमः । सश्कान्जगदाचक्रमधुसूदनमूर्तये ॥ नमो गदारिशङ्काञ्जयुक्तत्रिविक्रमाय च । सारिकौमोदकापद्मशङ्खवामनमूर्तये ॥ चकाब्जशक्वगदिने नमः श्रीधरमूर्तये । इषीकेशस्सारिगदाशङ्कपश्चित्रमोऽस्तु ते ।। साब्जशङ्कगदाचऋपद्मनाभस्वमूर्तये । दामोदर ! शङ्कगदाचऋपश्चिक्षमोऽस्तु ते ॥ शङ्काञ्जचकगदिने नमस्तंकर्षणाय च । सारिशङ्कगदान्जाय बासुदेव! नमोऽस्तु ते ॥

#### त्रतिमाकक्षणानि ।

श्रृङ्ख्यकगदाञ्जादिशृतप्रयुक्षमूर्तये ।
नमोऽनिरुद्धाय गदाशङ्क्षाञ्जारिविधारिणे ॥
साञ्जशङ्कुगदाचकपुरुयोत्तममूर्तये ।
नमोऽधोक्षजरूपाय गदाशङ्कारिपधिने ॥
नहिंहमूर्तये पद्मगदाशङ्कारिधारिणे ।
पद्मारिशङ्कगदिने नमोऽस्वच्युतमूर्तये ॥
गदाञ्जारिसशङ्काय नमः श्रीङ्ख्यामूर्तये ।
(पद्मपुराणे पातालखण्डे ॥)

केशवः कमलं कम्बुं धरो चक्रं गदामि । नारायणः कम्बुपद्मगदाचक्रधरो भवेत् ॥ माधवस्तु गदां चक्रं शङ्कं वहति पङ्कजम् । गोविन्दो धरते चक्रं गदां पद्मं च कम्बुना ॥ विष्णुः कौमोदकीं पद्मं पाञ्चजन्यं सुदर्शनम् । मधुस्दनस्तु चक्रं शङ्के सरसिजं गदाम् ॥ विविक्रमोऽम्बुजगदाचक्रशङ्कान्विमार्ते यः । वामनश्रङ्कमुखकगदापद्मलस्तरः ॥ श्रीधरो वारिजं चक्रं गदां शङ्कं दधाति यः । इषीकेशो गदां चक्रं पद्मं शक्कं च धारयेत् ॥ पद्मनाभः पाञ्चजन्यं पद्मं चक्रं गदामि । दामोदरोऽम्बुजं शक्कं गदां धरो सुदर्शनम् ॥

#### त्रतिमारुक्षणानि ।

संकर्षणो गदाकम्बुसरसीरहचक्रभृत । वासुदेवो गदाशङ्खचऋपचधरो मतः॥ प्रयुक्तश्रकमृष्णक्रुगदाम्भोजानि पाणिभिः। अनिरुद्धो लसचकगदाशङ्कारविन्दवान् ॥ पुरुषोत्तमस्तु चक्रं पचश्रञ्जगदा दधत्। अधोक्षजस्सरसिजं गदाशङ्कसुदर्शनम् ॥ नरसिंहस्तु चकाञ्जगदाकञ्बुविराजितः । अच्युतस्तु गदापग्रचक्रशः द्वैस्समन्वितः ॥ जनार्दनोऽम्बुजं चक्रं कम्बु कौमोदकीं दधत्। उपेन्द्रो वहते शङ्कं गदां चक्रं कुशेशयम् ॥ हरिर्धारयते कम्बु चक्रं तामरसं गदाम् । कृष्णः करैः पाञ्चजन्यं गदामन्जं सुदर्शनम् ॥ एतास्तु मूर्तयो ज्ञेया दक्षिणाधः करात्क्रमात् । वासुदेवादिवर्णास्युष्पट्षडेते तदादयः ॥

(रूपमण्डने ॥)

#### मानुषवासुद्वः ।

स्थ मानुषं वासुदेषमायताश्रे विमाने मध्यमं दशतास्रमितं सर्विशतिशताङ्गुरुं डिसुजं चकशङ्कथरं दक्षिणे विमाणी देवी बदक्षिणे

१. 'बासुदेवमाश्रमे'दिति पाठाम्तरम् । २. मध्यमदशताकेति भवितन्यम् ।

हलमुसल्थरं १ बल्मद्रं तद्दक्षिणे प्रथमं द्विमुजं क्षुरिकाधरदिश्वणहस्तं कव्यवलम्बितवामहस्तं तद्दक्षिणे विरित्रं चतुराननं चतुर्भुजं देवस्य वामपार्मेऽनिरुद्धं १ द्विमुजं खङ्गखेटकधरं तद्वामे साम्बं द्विभुजं दान-दिश्वणकर १ मन्यद्रण्डधरं ४ तस्य वामे गरुडं च कारयेत् । तेषां वर्णा-म्बरामरणानि भृगुक्तविधिना कारयेत् । देवानेतान्स्थितानेव संस्थाप्य तद्व्षं भ कौतुकं कारयेत् । अथवा तेषां मध्ये विष्णुं चतुर्भुजमेव स्थापयेत् ।

## दैविकवासुदेवः ।

दैविकवासुदेवं सिंहासने समासीनं चतुर्भुजं शङ्कुचक्रभरं श्रीभूम्या६ सहितं न्याथा देवस्य दक्षिणवामयोः पूर्वोक्तान्देवा-न्वलभद्रस्य दक्षिणे॰ देवीं रेवतीं प्रयुक्तस्य दक्षिणे॰ रोहिणीमनिरुद्ध-स्योषां९ साम्बस्येन्द्रुकरीं च१० सहैव ११ स्थापयेत्। एतेषां कौतुक-विम्बं पूर्ववत्।

(वैखानसागमे ।)

 <sup>&#</sup>x27;इलक्षारायुत'मिति पाठान्तरम्। २. 'नीकमर्थ' मिति पाठान्तरम्।
 'दक्षिणे दाक्क'मिति पाठान्तरम्। ४. एतदावर्षान्तरे न । ५. 'तक्ष्मै'मिति पाठान्तरम्।
 एतदावर्षान्तरे न ।
 एतदावर्षान्तरे न ।
 एतदावर्षान्तरे न ।
 एतदावर्षान्तरे न ।
 एतदावर्षान्तरम्।
 १०. साम्बस्ये वान्युकरि ने'ति पाठान्तरम्।
 १०. 'समवा' इति पाठान्तरम्।

#### प्रातिमाकश्वणानि ।

दिक्षणे तु करे चक्रमधस्तात्पग्रमेष च ।
वामे शक्कं गदाधस्ताद्वासुदेवस्य छक्षणम् ॥
श्रीपुष्टी चापि कर्तव्ये पग्रवीणाकरान्तिते ।
ऊरुमात्रोष्ट्रितायामे माळविद्याधरौ तथा ॥
प्रमामण्डलसंस्यौ तौ प्रभा इस्त्यादिभूषणी ।
पद्मामं पादपीठं तु प्रतिमास्वेवमाचरेत् ॥
(श्राप्रिपु० १०४ अ० ॥)

एकवक्तश्चतुर्बाहुस्सीम्यरूपस्युदर्शनः । पीताभ्बरश्च मेघामस्सर्वामरणमूषितः ॥ कण्ठेन ग्रुमदेशेन कम्बुतुल्येन राजता । बरामरणयुक्तेन कुण्डलोत्तरभूषिणा ॥ भङ्गदी बढकेयूरी वनमालाविभूषणः । उरसा कौस्तुमं विभ्रत्किरीटं शिरसा तथा ॥ शिरःपद्मस्तयैवास्य कर्तव्यश्चारकार्णिकः । पुष्टिस्थिष्टायतभुजस्तनुस्ताभ्रनखाङ्ग्रिलेः ॥ मध्येन त्रिबलीमङ्गशोमितेन सुचारणा । खीरूपधारिणी क्षोणी कार्या तत्पादमध्यमा ॥

१. ' हस्सादिभूषणा' इति स्यात् ।

तत्करस्थाहिसुगक्तो देवः कार्यो जनार्दनः । तास्त्रन्तरपदन्यासः किंचिनिष्कान्तदक्षिणः ॥ अनुरूपा (१) मही कार्या देवदर्शितविस्मिता । देवश्च कटिवासन कार्यो जान्ववलम्बना वनमाला च कर्तव्या देवजान्ववलम्बनी । यह्रोपवीतं कर्तन्यं नामिदेशसुपागतम् ॥ उत्पृक्षकमछं पाणौ कुर्यादेवस्य दक्षिणे । वामपाणिगतं शई शहाकारं तु कारयेत् ॥ दक्षिणे तु गदा देवी तनुमध्या सुलोचना । बीरूपधारिणी मुग्धा सर्वाभरणभूषिता ॥ पश्यन्ती देवदेवेशं कार्या जामरधारिणी । कर्यात्तन्मुर्जि विन्यस्तं देवहस्तं तु दक्षिणम् ॥ वामभागगतश्रकः कार्यो लम्बोदरस्तथा । सर्वाभरणसंयुक्तो कृत्तविष्कारितेक्षणः ॥ कर्तव्यश्वामरकरो देववीक्षणतस्परः। कुर्यादेवकरं वामं विन्यस्तं तस्य मूर्धनि ॥

(बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

वासुदेवस्संकर्षणः प्रयुक्तश्चानिरुद्धकः । श्वेतरक्तपीतकृष्णाः कमात्कृतयुगादिषु ॥

पूज्या द्विजातिभिश्चेषां छत्रामं कुर्कुटाण्डवत् । त्रपुषामं च बालेन्दूपमं कुर्याचिरं । क्रमात् ॥

(रूपमण्डने ॥)

संकर्षणः।

वासुदेवस्वरूपेण कार्यस्संकर्षणः प्रमुः। स तु शुक्रवपुः कार्यो नीलवासा यद्त्तम!॥ गदास्थाने च मुसलं चक्रस्थाने च लाङ्गलम्। कर्तन्यौ तनुमध्यौ तु नृरूपौ रूपसंयुतौ॥

प्रदासः ।

वाँसुदेवस्वरूपेण प्रयुद्धश्च तथा भवेत्। स तु दूर्वाङ्करस्यामस्सितवासा विधीयते॥ चक्रस्थाने भवेश्वापो गदास्थाने तथा शरः। तथाविधी तौ कर्तव्यौ यथा मुसललाङ्गलौ॥ चापबाणधरः कार्यः प्रयुद्धश्च सुदर्शनः। राजिनन्द्रमणिस्यामस्स्वेतवासा मदोक्कटः॥

अनिरुद्धः ।

एतदेव तथा रूपमनिरुद्धस्य कारयेत् । पद्मपत्नामवपुषो रक्ताम्बरधरस्य तु ॥

१. 'कुर्याच्छर' इति स्यात् ।

#### प्रतिमासभागानि ।

चकस्थाने भवेचर्म गदास्थानेऽसिरेवच । चर्म स्थाचकरूपेण प्रांचुः खङ्गो विधीयते ॥ चक्रादीनां स्वरूपाणि किचित्यूर्वं सुदर्शयत् । रम्याण्यायुषरूपाणि चक्रादीन्येव यादव !॥ बामपार्श्वगताः कार्या देवानां प्रवरा ध्वजाः । सुपताकायुता राजन्! यष्टिस्थास्ते यथेरितम् ॥

## अनिरुद्धसाम्बी ।

कर्तव्यक्षानिरुद्धोऽपि खन्नचर्मधरः प्रभुः । साम्बः कार्यो गदाहस्तस्मुरूपश्च विशेषतः ॥ साम्बानिरुद्धौ कर्तव्यौ पद्माभौ रक्तवाससौ ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## साम्बश्युक्री ।

साम्बद्ध गदाहस्तः प्रयुक्तश्वापमृत्सुरूपश्च । भनयोस्बियौ च कार्ये खेटकानिर्विद्याधारिण्यौ ॥

(बृहत्संहितायामष्टापबाशत्तमाध्याये ॥)

#### विष्णुः ।

विष्णुः किरीटमकुटकटिसूत्रविभूषितः । पीताम्बरघरस्सीम्यश्<u>वतर्</u>ग्रजसमन्वितः ।।

#### प्रतिमासभागानि ।

भभयं दक्षिणं इस्तं कटकं वामइस्तकम् । परइस्ते तु वामे तु शङ्कं चकं च दक्षिणे ॥ पद्मपीठोपरिष्टासु सस्यस्यामनिभाक्ततिः । भासीनो वा स्थितो वापि सव्येऽसन्ये श्रियान्वितः ॥

संयुक्तः केवलो वापि कर्त्तब्यं विष्णुमूर्त्तिनम् ।

(अञ्चमद्भेदागमे एकोनपद्माशपटले ॥)

शङ्कचक्रथरं देवं पीताम्बरधरं हरिम् । श्रीभूमिसहितं देवं सर्वालङ्कारसंयुतम् ॥ स्थितं वाथ समासीनं शयितं वापि कारयेत् । (सुप्रभेदागमे चतुर्खिशत्तमपटले ॥)

कार्योऽष्टभुजो भगवांश्वतुर्भुजो द्विभुज एव वा विष्णुः । श्रीवत्साङ्कितवक्षाः कौस्तुभमणिभूषितोरस्कः ॥ अत्तर्साङ्कुसुमस्यामः पीताम्बरिनवसनः प्रसम्भुखः । कुण्डलिकरीटधारी पीनगलोरस्थलांसभुजः ॥ खन्नगदाशरपाणिदिक्षिणतश्चान्तिदश्चतुर्यकरः । वामकरेषु च कार्मुकखेटकच्काणि शङ्कश्च ॥ अथ च चतुर्भुजिमिन्छति शान्तिद एको गदाधरश्चान्यः । दक्षिणपार्थे श्रेषं वामे शङ्कश्च चक्कं च ॥

द्विभुजस्य तु शान्तिकरो दक्षिणहस्तोऽपरस्य शङ्क्षपरः एवं विष्णोः प्रतिमा कर्तव्या भृतिमिच्छद्भिः॥

(बृहत्संहितायामद्यापनाशत्त्रमाध्याये ॥)

देवदेवं यथा विष्णुं कारपेद्ररुबस्थितम् ।
कौत्तुमोद्गासितोरस्कं सर्वामरणधारिणम् ॥
सज्ञाम्बुदसञ्ज्ञायं पीतदिष्याम्बरं तथा ।
मुखानि चास्य चत्वारि बाहवो द्विगुणास्तथा ॥
सौम्येन्द्रुवदनं पूर्वं नारसिंहं तु दक्षिणम् ।
कपिछं पश्चिमं वक्त्रं तथा वाराहमुत्तरम् ॥
तस्य दक्षिणहरतेषु बाणारिमुसलाभयम् ।
चर्म सीरवराविन्द्रुवीमे च वनमालिनः ॥
कार्याणि विष्णोधेमंत्र ! वामहस्तेष्वनुक्रमात् ।

लोकपालविष्णुः । एकवक्त्रो द्विबाहुश्च गदाचक्रभरः प्रशुः ।

विष्ण्यायतनम् । दक्षिणे पुण्डरीकाक्षं पूर्वे नारायणं न्यसेत् । गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य उत्तरे मधुसूदनः ॥

वाचस्यस्ये विष्णुकक्षणप्रदर्शनावसरे 'अरि चक्रं इन्दुक्शङ्क' इति
 विवरणं इतम् ।

ईशाने स्थापयेदिष्णुमाग्नेष्यां तु जनार्दनम् । नैर्ज्जत्ये पद्मनामं च वायन्ये माधवं तथा ॥ केशवो मध्यतस्थाप्यो वासुदेवोऽथवा बुधैः । संकर्षणो वा प्रबुकोऽनिरुद्धो वा यथाविषि ॥ दशावतारसंयुक्तस्थाप्यो जळशयोऽथवा । अम्रतस्यूक्तरस्थाप्यस्सर्वदेवमयश्चुभः ॥

## विष्णोः प्रतीहाराः ।

प्रतीहारांस्ततो वक्ष्ये दिशां चतसृणां क्रमात् । वामनाकाररूपास्ते कर्तव्यास्पर्वतश्यामाः ॥ तर्जनी शङ्क्षचके च चण्डो दण्डं दक्षस्क्रमात् । वामे स्थाप्यः प्रचण्डोऽस्त्रापसव्ये दक्षिणे श्रुभः । पद्मं खङ्गं खेटकं च करैर्बिअइदां जयः । विकोमे पद्मगदयोर्विजयस्तौ क्रमाञ्च्यसेत् ॥ तर्जनी बाणचापं च गदां धाता तु सृष्टतः (१) । गदापसव्ये तैरस्तिविधाता वामदक्षयोः ॥ तर्जनी क्रमछं शङ्कं गदां भ्रुष्टः क्रमाद्भत् । शस्त्रापसव्ययोगेन सुमदस्तौ क्रमाञ्चयसेत् ॥

(रूपमण्डने ॥)

#### प्रतिमाससमानि

#### गच्दः ।

ताक्यों मरकतप्रस्यः कौशिकाकारनासिकः।
चतुर्श्वेजस्तु कर्तन्यो इत्तनेत्रमुखस्तथा ॥
गृन्नोकजानुचरणः पश्चद्वयविभूवितः।
प्रमासंस्थानसौवर्णकलापेन विराजितः॥
छत्रं तु पूर्णकुम्मं च करयोस्तस्य कारयेत्।
करद्वयं तु कर्तन्यं तथा विरिचताङ्गलि ॥
यदास्य भगवान्गृष्ठे छत्रकुम्भधरी करौ ।
न कर्तन्यौ तु कर्तन्यौ देवपादधरौ छुमौ ॥
किंचिद्धम्बोदरः कार्यस्सर्वभरणभूवितः।
(विष्णुधर्मोत्तरे॥)

उपेन्द्रस्याप्रतः पक्षी गुडाकेशः कृताज्ञिः । सञ्यजानुगतो भूमौ मूर्जा च फणिमण्डितः ॥ स्यूळजङ्को नरप्रीवस्तुङ्गनासो नराङ्गकः । द्विबाद्वः पक्षयुक्तका कर्तव्यो विनतासुतः ॥

(श्रीतत्वनिधी ॥)

भाजान्त्तहेमप्रभमथ [स्थ] हिमप्रस्यमानामि साक्षा-दाकण्ठास्कुङ्कुमामं भमरकुक्समझ्यामकं मूर्प्ने शान्तम् ।

व्यातम्हाण्डगर्भे हिभुजमभयदं पिङ्गनेन्नोप्रतारं ताक्ष्यं नीलाप्रनासद्युतिविविधमहापक्षलक्ष्यं नमामि ॥

पार्ळादेवो १ गरुत्मानमृतघटगदाशङ्कचक्रसिनागा-

न्त्रिभाणः कृष्णपादो निजकरकमछैरष्टभिस्स्वर्णवर्णः।

पापन्नै: पक्षपातैरखिलविषहरैराश्रितार्तिन्नवृत्तः

श्रीमान्वा पन्नगारिस्सकलविषभयाद्रत्नजालोज्वलाङ्गः ॥

(शिल्परले ॥)

१. 'पायाहेवो ' इति स्यात् ।

## आयुधपुरुषाः ।

## आयुधपुरुषाः ।

## आयुषपुरुषाः ।

दशायुधप्रतिष्ठां तु वक्ष्ये छक्षणपूर्वकम् ।
वज्रं शक्तिं च दण्डं च खन्नं पाशं तथाकुशम् ॥
गदा त्रिश्र्लं पशं च चक्रं चेति दशायुधम् ।
एकवक्त्रं द्विनेत्रं च करण्डमकुटान्वितम् ॥
कृताक्रिष्णुटोपेतं द्विबाहुं सर्वछक्षणम् ।
प्रतिमाछक्षणप्रोक्तमानेनैव समाचरेत् ॥
जाये शक्तिगदे हेये चक्रपश्चे नपुंसके ।
शेषाः पुमांसो विद्वेयास्वष्टताछविनिर्मिताः ॥
स्वमूर्तायुधसंयुक्तास्विक्रिया देकताछतः ।
ताछाष्टांशविष्टक्या तु चतुस्ताछावसानकम् ॥
कस्ययेदायुधं विद्वानक्कवर्गोक्तमार्गतः ।
तेषां मूर्ण्यायुधं कार्यमथवा मकुटोपरि ॥

१. शकिबेति अवितन्यम् । २. स्वकीयादिति भवितन्यम् ।

हस्तयोरन्तरे वापि वामेतरकरेऽपि वा , परित्यज्याङ्क्षणं यद्वा तत्स्थाने कल्पयेङ्कजम् ॥ (उत्तरकामिकागमे अष्टषष्टितमपटले ॥)

शक्तिस्तु योषिदाकारा छोहिताङ्गी दृकाश्रिता । दण्डोऽपि पुरुषः कृष्णो घोरो लोहितलोचनः ॥ ख**न्नश्च** पुरुषश्स्यामशरीरः कुद्धलोचनः । पाशस्सप्तफणस्सर्पपुरुषः पुच्छसंयुतः ॥ ध्वजस्तु पुरुषः पीतो ब्यावृतास्यो महाबलः । गदा पीतप्रभा कन्या सुपीनजघनस्थला ॥ त्रिशूलं पुरुषो दिन्यस्सुभूश्स्यामकलेबरः । शङ्कोऽपि पुरुषो दिव्यश्शुक्काङ्गरश्चभलोचनः ॥ हेतिर्बहुतिथी(?) सा स्त्री भिन्दिरश्यामतनुः पुमान् । शरस्यात्पुरुषो दिव्यो रक्ताङ्गो दिव्यलोचनः ॥ धनुस्त्री पद्मरक्ताभा मूर्प्नि पूरितचापमृत् । एवमज्ञाणि पूतानि जानीयात्परमेश्वरे ॥ उक्तानां चैव सर्वेषां मूर्प्ति स्वायुधलाञ्छनम् । मंजी द्वी त प्रकर्तब्यी स्कन्दलग्नी । सदा बुधैः ॥

(बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

१. स्कम्बकप्राविति भवितव्यम् ।

वजं शक्ति व दण्डं च खं प्रां तथा हु शम् ।
गदा त्रिश् छं चक्तं च पद्मं चेति दशायुषम् ॥
द्विभुजाश्व द्विनेत्राश्च सर्वाभरणसंयुताः ।
इताङ्गलिषुटोपेताः करण्डमकुटान्विताः ॥
तत्तद्दक्त्रप्रमाणेन अख्नमूर्तिसमन्विताः ।
नानावर्णसमायुक्तं नीलजीमृतवर्णकम् ॥
नीलकं पद्मरागं च तुषारं चेन्द्रनीलकम् ।
शारदाश्रं च रक्तं च वज्रादीनां तु वर्णकम् ॥
जाया शक्तिगदा विद्याताः कीर्तितास्वस्त्रमृत्यः ॥
श्वाः पुमानिति ख्याताः कीर्तितास्वस्त्रमृत्यः ॥
(पूर्वकारणागमे चतुर्दशपटले ॥)

सुदर्शनपुरुषः ।

चक्रं शक्कं च चापं परशुमसिमिष्ठं शूलपाशाङ्करााप्निं बिभाणं खङ्गखेटं हल्मुसलगदाकुन्तमत्युप्रदंष्ट्म् । ज्वालाकेशं तिनेत्रं कनकमयलसद्गात्रमत्युप्ररूपं वन्दे षट्कोणसंस्यं सकलरिपुजनप्राणसंहारचक्रम् ॥

(शिल्परले ॥)

१. शक्तिबेति भवितम्यम् । २. जाये शक्तिगदे इति भवितम्यम् ।

### प्रतिमान्ध्रणानि ।

ज्योतिश्रू बाङमैि जिस्तिनयनवदनक्यो बशो चुङ्गबाडुः
प्रत्याकी वेन तिष्ठन्त्रणवश्च क्या पायात्वर्षाणवर्ता ।

निस्तीमेन स्वभूमा निखिलमिप जगिक्ष मबिमिमाणी
भूयात्वीदर्शनो वः प्रतिभटपरुषः पूरुषः पौरुषाय ॥ ७५ ॥
उमंपस्याक्ष मुच्च कुटि समकुटं कुण्डलि स्पष्टदंष्ट्रं
चण्डास्त्रै बाहुदण्डे केसदनलसमक्षी मलक्यो क्वाण्डम् ।
प्रत्याकी दस्यपादं प्रययतु भवतां पालनव्य प्रममे
चक्रेशो ऽकालकाले रितमटिषक टाटोपलोपाय रूपम् ॥ ७९ ॥
वक्षं कुन्तं कृपाणं परशुहुतवहा बङ्गसं दण्डशक्ती
शङ्कं कोदण्डपाशौ हल मुसलगदा वन्नश्चलां स्वतीन् ।
दोर्मिस्सव्यापसन्यैर्द घद तुल्बलस्तिमिताराति दर्पेव्यूहरते जो ऽभिमानी नरकष्ठिजयिनो जृम्भतां संपदे वः ॥८०॥

(सुदर्शनशतके ॥)

# आदित्याः ।

# आदित्याः ।

### भावित्याः ।

द्विभुजाः एषहस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः ।
रक्तमण्डलसंयुक्ताः करण्डमकुटान्विताः ॥
रक्ताम्बरधरास्सर्वे सर्वाभरणभूषिताः ।
छन्नवीरसमायुक्ता भास्करा द्वादशा इमे ॥
वैवस्वतो विवस्तांश्च मार्ताण्डो भास्करो रविः ।
लोकप्रकाशकश्चैव लोकसाक्षी त्रिविक्रमः ॥
भादिस्यश्च तथा सूर्य्यः अंद्युमांश्च दिवाकरः ।
एते वै द्वादशादिसाश्चोक्तरादिक्रमास्थिताः ॥

(अंग्रुमद्भेदागमे एकोनप्रवाशपटले ॥)

अर्थमा चेन्द्रबङ्गी पूषा विष्णुर्भगस्तथा । अजवन्यो जवन्यम मिलो धाता इति स्पृताः ॥

विवस्वांश्रेष पर्जन्यस्वादित्या द्वादश स्पृताः ।

द्विश्वजाः पद्महस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः ॥

रश्मिमण्डलसंयुक्तास्युरक्ता लोकनायका: ।

(सुप्रभेदागमे अष्टचत्वारिशत्तमपटले ॥)

अदितेः पुत्रभावत्यादादिस्यस्यति श्वांच्यते । ईश्वरस्यार्थभागे तु जगम्बश्चरिति स्मृतः ॥ द्विभुजं पण्यहस्तं तु रक्तवर्णं सुरूपकम् । करण्डमकुटोपेतं सर्वाभरणभूषितम् ॥ मकुटद्विगुणं तारं प्रभामण्डलमध्यमम् । उषाम्ब प्रत्युषोदेवी सन्यासन्ये तु संस्थितः । ॥ अरुणं चाप्रतः कृत्वा पङ्कजं प्रतस्वरूपकम् । सप्ताश्वरथमध्यस्यं भास्तरं पापनाशनम् ॥ रक्तपद्मासनस्यं हि भासनं तत्र कस्ययेत् । पूर्वोक्तविधिना सर्वमादिस्यं परिकस्ययेत् ॥

(सुप्रमेदागमे एकोनपबाशत्तमपटले ॥)

 <sup>&#</sup>x27;स्त्विति' इति भवितन्यम् । २. 'जगवशु'रिति स्वात् ।
 १. 'संस्थिते' इति भवितन्यम् । ४. 'पश्चवि'ति भवितन्यम् ।

### मातिमाख्याणानि ।

रक्तवर्णो महातेजा द्विबाहुः एम्रसृद्रविः ।
सप्तमिस्तुरगैर्युक्ते सर्वरज्जुसमन्विते ॥
एकचके रथे तिष्ठन्यादाकान्तसरोरुहः ।
माणिक्यकुण्डलोपेतः पम्परागिकरीटकः ॥
रक्ताम्बरधरो रम्यस्पुल्यकाङ्गो मनोहरः ।
अनुरुसारिः कार्यः प्रतिहारी च पार्श्वयोः ॥
मण्डलिक्कलनामानी । खङ्गखेटकधारिणौ ।

(शिल्परत्ने पञ्चविंशाध्याये ॥)

नासाळ्ळाटजङ्क्षोरुगण्डवक्षांसि चोन्नतानि रवेः ।
कुर्यादुदीच्यवेषं गृढं पादादुरो यावत् ॥
बिआणस्त्रकररुहे पाणिम्यां पङ्कजे मुकुटधारी ।
कुण्डळभूषितवदनः प्रळम्बहारो वियद्गवतः ॥
कमळोदरचुतिमुखः कञ्चकगुप्तास्मितप्रसन्तमुखः ।
रत्नोञ्चळप्रमामण्डळक्ष कर्तुश्शुभकरोऽर्कः ॥
सौम्या तु इस्तमात्रा वसुदा हस्तद्वयोच्छ्ता प्रतिमा ।
क्षेमसुमिक्षाय मवेक्त्चितुईस्तप्रमाणायाम् ॥

(बृहत्संहितायामष्टापद्माशत्तमाध्याये ॥)

पादेऽस्मिन्नधिकाक्षरसङ्ख्यानम्बस्यपुराणवनने न दण्डपिन्नकास्य पुरुषद्वयस्य सूर्यपार्थवर्तित्वक्रयनादतापि 'दण्डपिन्नकनामानी' इति भवितन्यम् ।

शृणु वत्स ! प्रवश्यामि सूर्यमेदांस्तु ते जय ! । यावट्यकाशकस्तूर्यो । जायते मूर्तिभिर्यथा ।। दक्षिणे पौष्करी माला करे वामे कमण्डल: । वद्मान्यां शोभितकरा सा धात्री प्रथमा स्पृता ॥ शूळं वामकरे चाच्या दक्षिणे सोम एव च । मैत्री नाम त्रिनयना कुरोशयविभूषिता ॥ प्रथमे तुकरे चक्रं तथा वामे च कौमुदी। मूर्तिरार्यमणी क्रेया सपद्मैः पाणिपछुवैः ॥ अक्षमाला करे सब्ये चक्रं वामे प्रतिष्ठितम् । सा मूर्ती रौद्री ज्ञातव्या प्रधाना पद्मभूषिता ।। चकं तु दक्षिणे यस्या वामे पाशस्युशोभनः । सा बारुणी भवेन्मूर्तिः पद्मव्यप्रकरद्वया ॥ कमण्डल्दिक्षिणतो माला चाक्षमयी भवेत् । सा भवेत्सम्मता सूर्यमूर्तिः पद्माविभूषिता ।। यस्या दक्षिणतरशुळं वामहस्ते सुदर्शनः । भगमूर्तिस्समाख्याता पद्महस्ता श्रुमा जय !॥ अथ वामकरे माला त्रिशूलं दक्षिणे स्पृतम्। बिबस्बन्मुर्तिरेषा स्यात्यद्मालाञ्छनलक्षिता ॥

१. ' जगत्प्रकाशकः' इति स्यात् ।

### प्रतिमासभूगानि ।

पूषास्मस्य भवन्म्तिर्दिभुजा पद्मलाञ्चिता ।
सर्वपापहरा क्रेया सर्वलक्षणलक्षिता ॥
दक्षिणे तु गदा यस्या वामे चैव सुदर्शनः ।
पद्मन्यम्ना तु सावित्री मूर्तिस्तर्वार्थसाधनी ॥
स्रुचं च दक्षिणे हस्ते वामे होमजकालिकाम् ।
मूर्तिस्त्वाष्ट्री भजेत्सा स्यात्पद्मद्भकरद्वया ॥
सुदर्शनकरा सन्ये पद्महस्ता तु वामतः ।
एषा स्याद् द्वादशी मूर्तिर्विष्णोरमिततेजसः ॥
धाता मित्रोऽर्यमा रुद्रो वरुणस्सूर्य एव च ।
भगो विवस्तान्यूषा च सविता दशमस्सृतः ॥
एकादशस्तया ल्वष्टा विष्णुर्द्वादश उच्यते ।
(विश्वकर्मशाले ॥)

रिवः कार्यरञ्जभनमश्रुः सिन्दूरारुणसुप्रभः । आपीष्य १ वेषस्वाकारस्सर्वाभरणभूषितः ॥ चतुर्वाह्नमहारोजाः कवचेनाभिसंहतः ।

कर्तन्या रशना चास्य पानीयाङ्गेति संक्रिताः ॥

वृहस्तंहितायां सूर्यस्य उदीच्यवेषकथनात् अत्रापि 'उदीच्यवेष ' इति स्थात् ।

### प्रतिमारुभणानि ।

रभयस्तस्य कर्तस्या वामदक्षिणहस्तयोः । ऊर्घे स्नग्दामसंस्थाना सर्वपुष्पचिता शुभा ॥ स्वरूपरूपस्त्वाकारो दण्डः कार्योऽस्य वामतः । दक्षिणे पिक्कले भागे कर्तव्यक्षातिपिक्कलः ॥ आपीच्यवेषौ कर्तव्यो ताबुभावि यादव!। तयोर्म्भि च विन्यस्तौ करौ कार्यौ विभावसोः ॥ लेखनीपत्रके कार्ये पिक्रलक्षातिपिक्रलः । चर्मशूलधरो देवस्तथा यत्नाद्विधीयते ॥ सिंहो ध्वजश्च कर्तव्यस्तथा सूर्यस्य वामतः । चत्वारश्चास्य कर्तव्यास्तनयास्तस्य पार्श्वयोः ॥ रेवन्तश्च यमश्चेष मनुद्धितयमेव च । प्रहराजो रविः कार्यो प्रहेर्वा परिवारितः ॥ राज्ञी सवर्णा छाया च तथा देवी सुवर्जसा । चतस्त्रश्चास्य कर्तव्याः पल्यश्च परिपार्श्वयोः ॥ एकचके च सप्ताधे षडश्रे वा रथोत्तरे। उपविष्टस्त कर्तन्यो देवो द्यरुणसारियः ॥

(मस्यपुराणे ॥)

१. 'पिन्नलो' इति भवितम्यम् । २. 'उदीच्यवेवी' इति भवितम्यम् ।

पद्मासनः पद्मकरः पद्मगर्मदल्गुति:। सप्ताश्वरथसंस्थव द्विमुजव सदागतिः॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

एकचक्रससप्ताश्वससारथिमहारथम् । कत्वा तु स्थापयेत्सूर्यं पुरुषाकृतिरूपिणम् ॥ तदर्भ वामतश्स्यामं नारीरूपसमन्वितम् । कृत्वा तु स्थापयेत्सम्यक्सर्वाभरणभूषितम् ॥ भाकुत्रितसुकेशास्तु १ प्रभामण्डलसंयुतम् । मकुटं वा विधातव्यमन्यत्सर्वे सुमण्डलम् ॥ हस्तद्वयलसत्पर्धं कशुकाश्चितविप्रहम्। एकवस्त्रं द्विदोर्दण्डं स्कन्धे सक्तकराम्ब्रजम् ॥ रथोपेतं विना वाथ केवलं पग्रसंस्थितम् । पादौ सखेटकौ२ तस्य स्थिरं पद्मासने स्थितम् ॥ जातिहिङ्कस्यक्रीस्था (१) संस्थाप्या३ सूर्यमण्डलम् । वैकर्तनो विवस्वांश्च मार्ताण्डो मास्करो रविः॥ लोकप्रकाशकश्चेव लोकसाक्षी त्रिविकमः। आदित्यश्व तथा सूर्यः अंशुमांश्व दिवाकरः ॥

'सुकेसं ति' ति भवितव्यम् । २. 'सकटका' पिति भवितव्यम्
 'संस्थाप्न' मिति भवितव्यम् ।

एते वै द्वादशादित्या एवमाङ्कतिक्ष्यते ।
द्विमुजाश्च द्विनेत्राश्च पद्मस्याः पद्महस्तकाः ॥
रक्ताम्बरसुवर्णाश्च प्रमामण्डलमण्डिताः ।
उपवीतसमायुक्तास्सर्वाभरणभूषिताः ॥
भादित्याङ्कतिरेवं तु चन्द्राङ्कतिरयोष्यते ।
(पूर्वकारणागमे त्रयोदशपटले ॥)

सर्वन्ध्रणसंयुक्तं सर्वामरणमृषितम् । द्विमुजं चैकवक्तं च श्वेतपङ्कजधृक्करम्।। वर्तुन्नं तेजसो विम्बं, मध्यस्थं रक्तवाससम् । आदित्यस्य विदं रूपं कुर्यात्पापप्रणाशनम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

ससताश्वे सैकचके रथे सूर्यो द्विपप्रभृक् । मषीभाजनलेखन्यौ बिश्रत्कुण्डी वृदक्षिणे ॥ वामे तु पिङ्गलो द्वारि दण्डमृत्स रवेर्गणः । वालन्यजनधारिण्यौ पार्थे राज्ञी च निष्प्रभार ॥ अथवाखसमारूढः कार्य एकस्तु भास्करः ।

वरुणस्पूर्यनामा च सहस्रांशुस्तथा परः ॥

 मत्स्यपुराणववनानुसारेण 'दण्ड' इति वा रूपमण्डनानुरोधेन 'दण्डी'ति वा भवितम्यम् । २. 'निश्चमे'ति स्वात् ।

### प्रतिमाकशणानि ।

धाता तपनसंबद्ध सबिताय गमस्तिमान् ।
रिविधेवाथ पर्जन्यस्वद्धा मिनोऽथ विष्णुकः ।।

मेषादिराशिसंस्थाध मार्गादिकार्तिकान्तगाः ।
कृष्णो रक्तो मनाप्रकः पीतः पाण्डुरकस्तितः ॥

कृपिछः पीतवर्णम्य ग्रुकामो धवलस्तथा ।
धूम्रो नीलः क्रमाद्वर्णाश्चक्तयः केसराप्रगाः ॥

इद्या सुबुद्धा विश्वाचिरिन्दुसंब्धा प्रमर्दिनी ।
प्रहर्षणी महाकाली कपिला च प्रबोधनी ॥

नीलाम्बरा धनान्ता च अमृतास्या च शक्तयः ।

(अग्निपु० ५१ अ० ॥)

### आदित्यपरिवाराः ।

श्वेतस्तोमः कुजो रक्तो बुधः पृति गुरुस्तथा ।
ग्रुक्रस्त्रेतस्त्रानिः कृष्णो राहुर्घृत्रास्तु केतवः ॥
पद्महस्तो भवेत्सोमः कुजे दण्डः कमण्डलुः ।
योगासनो बुधो देवो गुरौ चाक्षकमण्डल् ।।
अक्षः कमण्डलुस्कुके शनौ दण्डकमण्डल् ।
अर्थकायास्थितो राहुः केतुः करपुटाकृतिः ॥
सताश्वरथ आदिलश्वन्द्रो दशहयस्थितः ।
मङ्गलो मेषमारूढो नुषस्सर्गसनस्थितः ॥

हंसारूढं गुरुं विचाक्रेकारूढं च भागवम् । शिनं महिषमारूढं राहुं कुण्डस्य मध्यगम् ॥ सर्पपुच्छाक्वतिं केतुं शिनं दंधाकराखितम् । प्रहाः किरीटिनः कार्या रत्नकुण्डलशोभिताः ॥ सूर्यस्यायतने स्थाप्या विद्वकोणादितः क्रमात् । कुजो जीवस्तमश्चुकः केतवो क्रशानिश्शशी ॥ (रूपमण्डने ॥)

तेजश्रण्डो महावक्षो द्विशुजः पद्मखब्गसृत् ।
कुण्डिकाजप्यमालीन्दुः कुजरशक्त्यक्षमालिकः ॥
बुधश्रापाक्षपाणिस्त्याज्जीवः कुण्ड्यक्षमालिकः ।
श्रुकः कुण्ड्यक्षमाली स्यात्किङ्किणीसूत्रवाञ्छिनिः ॥
अर्धचन्द्रधरो राहुः केतुः खङ्गी च दीपभृत् ।
(श्रिपु० ५१ अ० ॥)

## सोमः ।

सोमस्सिहासनासीन: कुन्दशङ्कसमयुतिः । प्रभामण्डलसंयुक्तो डिथुजस्सौन्यवक्त्रकः ॥ भासीनो वा स्थितो वापि कुमुदोज्वलकं करः । हेमयङ्गोपवीसाङ्गस्सर्वाभरणभूवितः ॥

बुद्धवस्त्रधरस्थान्तस्तर्वपुष्पैरलङ्कृतः । सोम एवं समास्यातः क्षेत्रपालस्तथोष्यते ॥

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपद्माशपटछे ॥)

चन्द्रश्चित्रे विधातव्यक्ष्वेताम्बरसमावृतः । दशन्वेताश्वसंयुक्तमारूढं स्यन्दनं शुभम् ॥ द्विभुजं दक्षिणे पाणौ गदां विश्वसृध्यूदरीम् । वामस्तु वरदो इस्तक्शशाङ्गस्य निरुष्यते ॥ (शिल्परस्ने पत्रविंशाध्याये ॥)

चन्द्रस्थेतवपुः कार्यस्थेताम्बरधरः प्रभुः । चतुर्बाहुर्महातेजास्तर्वाभरणभूषितः ॥ कुमुदौ च सितौ कार्यो तस्य देवस्य हस्तयोः । कान्तिर्मूर्तिमती कार्या तस्य पार्थे तु दक्षिणे ॥ वामे शोमा तथा कार्या रूपेणाप्रतिमा भुवि । चिह्नं सथास्य सिंहाङ्कं वामपार्थेऽकंबद्भवेत् ॥ दशाश्वे च रथे कार्यो द्विचक्रे वरसारथौ ।

(मत्स्यपुराणे ॥)

श्वेतक्क्वेताम्बरधरक्क्वेताश्वक्क्वेतभूषणः । गदापाणि**र्द्विवाहुश्व** कर्तव्यो वरदक्काशी ॥

(बिच्णुधर्मोत्तरे ॥)

### प्रतिमासभागानि ।

वित्रसिंहासनासीनः कुन्दस्फटिकसिंभः ।
प्रभामण्डलसंयुक्तो द्विबाहुश्च द्विनेत्रकः ॥
भासीनो वा स्थितो वापि कुमुदप्रज्वलकरः ।
तस्य दक्षिणभागे तु रोहिणी द्विभुजान्त्रिता ॥
सस्याङ्करिनमाङ्का स्यादाजीवसमलोचना ।
चन्द्राकृतिस्समाद्ध्याता स्कन्दस्याकृतिरुध्यते ॥
(पूर्वकारणागमे त्रयोदशपटले ॥)

## भौमः ।

धरापुत्रस्य वक्ष्यामि लक्षणं चित्रकर्मणि । चतुर्भुजो मेषगमश्राङ्गारकसमग्रुतिः ॥ दक्षिणं तद्धरं इस्तं वरदं परिकल्पयेत् । ऊर्ण्यं शक्तिसमायुक्तं वामौ शुक्रगदाधरौ ॥ (शिल्परन्ने पञ्चविशाष्याये ॥)

भौमोऽ**न्नितुस्यः कर्तव्यस्वद्यार्थे काञ्च**ने रथे । (मस्स्यपुराणे ॥)

रक्तमास्याम्बरधरक्सिकिञ्च्लगदाधरः । बर्गुर्युजो मेषगमो बरदस्स्याद्धराद्धतः ॥ (विज्यूधर्मोक्तरे ॥)

### प्रतिमासभागानि ।

## बुधः ।

सिंहारुढं संप्रवक्ये कार्णिकारसमप्रभम् । पीतमास्याम्बरधरं स्वर्णभूषाविभूषितम् ॥ बरदं सङ्गसंयुक्तं खेटकेन समन्वितम् । गदया च समायुक्तं विभाणं दोश्वतुष्टयम् ॥ एवं लिखेबन्द्रसूतुं बुधं प्रहपतिं द्युभम् । (शिस्पराने प्रवविंशाध्याये ॥)

विष्णुतुल्यो बुभः कार्यो भीमतुल्ये तथा रथे ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

# वेषगुरुशुकी।

ततो देवगुरुर्लेख्यश्चाकश्च भृगुनन्दनः । चतुर्भिर्वाहुमिर्युक्तिश्चित्रकर्मिवशारदैः ॥ वरदी साक्षस्त्री च कमण्डल्लघरी तथा । दण्डिनौ च तथा बाही बिआणी [परि#]कल्पयेत् ॥

(शिल्परले पञ्चविंशाध्याये ॥)

तप्तजाम्बूनदाकारो हिभुजश्व बृहस्पतिः । पुस्तकं चाक्षमाळां च करयोस्तस्य कारयेत् ॥ सर्वाभरणयुक्तश्व तथा पीताम्बरो गुरुः । भद्याश्वे काष्टने दिव्ये रथे दृष्टिमनोरमे ॥

ग्रुकरुनेतवपुः कार्यरुनेताम्बरधरस्तथा । दो करो कथितो तस्य निधिपुस्तकसंयुतौ ॥

देशिये वा रथे कार्यो राजते भृगुनन्दनः ।

(विष्णुधर्मीत्तरे ॥)

शनैश्वरः ।

शनैश्वरः कृष्णवर्णो द्विभुजस्तितवाससा ।

करण्डमकुटोपेतस्सर्वाभरणभूषणः ॥

दण्डं दक्षिणहस्ते तु वरदं वाममुख्यते ।

स्थानकं पद्मपीठे तु शुक्कवस्त्रधरश्शुचिः॥

ईषत्पक्करिव स्थाने ईषद्भस्वतनुस्स्मृतः ।

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

कृष्णवासास्तथा कृष्णश्यानिः कार्योऽसिताननः ।

दण्डाक्षमालासंयुक्तः करद्वितयभूषणः॥

कार्ष्णायसे रथे कार्यस्तयैवाष्टतुरङ्गमे ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

राहुः ।

सिंहासनगतं राहुं कराख्यदनं खिखेत्। बरदं खन्नसंयुक्तं खेटशूखधरं कमात्॥

(शिस्परले पचविंशाध्याये ॥)

### प्रतिमाकक्षणावि ।

रौप्ये रथे तथाष्टाश्वे राष्ट्रः कार्यो विश्वक्षणैः । कम्बछं पुस्तकं कार्ये भुजेनैकेन संयुतम् ॥ करमेकं तु कुर्याच शस्यशून्यं १ तु दक्षिणम् ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

केतवः।

भूमा दिवाहवस्सर्वे बरदाश्च गदाधराः । गृधपृष्ठसमारूढा छेखनीयास्त्र केतवः ॥

गृधाः किरीटिनः कार्या नवतालप्रमाणकाः ।

रक्तकुण्डलकेयूरहाराभरणभूषिताः॥

(शिल्परले पञ्चविंशाध्याये ॥)

भीमवच तथा रूपं केतो: कार्यं विजानता । केवलं चास्य कर्तव्या दश राजंस्तरक्रमाः ॥

(विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

## आदित्यप्रतीहाराः ।

तर्जन्यंशुताभ्रचूडदण्डैर्दण्डी तु वामतः । तर्जनीशक्तिकिरणदण्डैस्स्यात्पङ्गचः परः ॥ द्वे तर्जन्यौ वज्जदण्डावानन्दो वामगो दधत् । तर्जनीदण्डापसब्ये विचित्रो दक्षिणे स्थितः ॥

१. 'शक्रशून्य' मिति स्मात्।

द्वे तर्जन्यौ पद्मदण्डौ चित्रो धत्ते स वामतः । तर्जनीदण्डापसन्ये विचित्रो दक्षिणे स्थितः ॥ तर्जन्यौ किरणं दण्डं किरणाक्षस्तु धारयेत् । तर्जनीदण्डापसन्ये प्रतीहारस्मुळोचनः ॥ चतुर्हारेषु संस्थाप्या दिशास्त्रेते प्रदक्षिणम् । (रूपमण्डने ॥)

भूयस्तव प्रवक्ष्यामि दण्डनायकपिङ्गङौ । राज्ञस्त्रीषादयश्चान्ये दिग्देवा दिण्डिना सह ॥ मया सह समागम्य पुरा देवैर्विचारितम् । एष कारुणिकस्सूर्यो युद्ध्यते दानवैस्सह ॥ ते तु लब्धवरा भूत्वा अमात्याचा ह्यभीक्ष्णशः। आदित्यं मन्यमानास्ते तपन्तं इन्तुमुद्यताः ॥ तस्मात्तेषां विघातार्थं प्रवराश्व भवामहे । अस्माभिः प्रतिरुद्धास्ते न द्रक्यन्ति दिवाकरम् ॥ संमत्यैवं ततस्स्कन्दो वामपार्थे खेस्स्थित: । दण्डनायकसंज्ञस्तु सर्वलोकस्य स प्रभुः॥ उक्तश्च स तदार्केण त्वं प्रजादण्डनायकः । दण्डनीतिकरो यस्मात्तस्मात्त्वं दण्डनायकः ॥ लिखते यः प्रजानां च सुकृतं यब दुष्कृतम् । अग्निर्दक्षिणपार्थे त पिङ्गळत्वात्स पिङ्गळः ॥

अश्वनौ वापि स्र्यस्य पार्श्वयोरुभयोस्थितौ । अश्वरूपात्समुत्पन्नौ तेन ताविधनौ सुरौ ॥ हारपाछी स्प्रती तस्य राज्ञः श्रेष्टी १ महाबछी । कार्तिकेयस्मृतो राज्ञः श्रेष्टश्वापि२ हरस्सृतः ॥ राज़दीसौ स्मृतो धातुर्नकारस्तस्य प्रत्ययः। सुरसेनापतित्वेन स यस्मादीय्यते सदा ॥ तस्मात्स कार्तिकेयस्तु नामा राज्ञ इति स्मृत: । स्नगतौ च स्मृतो धातुर्यस्य स प्रत्ययस्स्मृतः ॥ गच्छतीति रहश्तसात्पर्यायात्त्रीष उच्यते । प्रथमं यद्भवेद्वारं धर्मार्थान्यां समाश्रितम् ॥ तत्रैतौ संस्थितौ देवौ लोकपूज्यौ द्विजोत्तमाः ! । द्वितीयायां तु कक्ष्यायामप्रधृष्टौ व्यवस्थितौ ॥ पक्षिप्रेताधिपौ नाम्ना स्मृतौ कल्माषपक्षिणौ । वर्णस्य शबळत्वाच यमः कल्माष उच्यते ।। पक्षाबस्येति यः पक्षी गरुडः परिकीर्तितः । स्थितो दक्षिणतस्तस्य दण्डहस्तसमन्वितः ॥

उपरितननिर्वचनानुसारेण 'राङ्गक्षीया'विति भवितम्यम् । २. 'क्षीय-थापी'ति भवितम्यम् । ३. 'इरस्स्यृत ' इति पूर्वचचनानुसारेण 'इर' इति भवितम्यम् ।

उत्तरेण स्थितोऽर्कस्य कुबेरश्व विनायकः । कुबेरो धनदो हेयो हस्तिरूपो विनायक: ॥ कुत्सया कुप्यता शप्तं कुशरीरमजायत । क्रबेरः क्रशरीरत्वात्स नामा धनदस्स्यृतः ॥ नायकस्सर्वसत्वानां तेन नायक उच्यते । विविधं नयते यस्मात्स तु तस्माद्विनायकः ॥ रेवतश्चेव दिण्डिश्च तौ रवेः पूर्वतस्थितौ । ततो दिण्डिस्स्मृतो रुद्रो रेवतस्तनयो रवेः॥ प्टुतं गच्छत्यसौ यस्मात्सर्वछोकनमस्कृतः । रेष्ट्रप्रवगतौ धातूरेवतस्तेन स स्पृतः ॥ **डिक्र**तावस्य वै धातोर्दिण्डिशब्दो निपात्यते । डयतेऽसौ सदा दिण्डी तेन दिण्डी प्रकीर्तितः॥ इत्येते प्रवरा: प्रोक्ता धात्वर्था नैगमैश्यूमै: । एषां संक्षेपतो भूयस्सङ्ख्यां वो निगदामि वै॥ अश्विनी तौ ततो क्षेयो दण्डनायकपिक्रकी । तौ सूर्यद्वारपौ क्षेयौ राइस्रोषौ ततस्स्मृतौ ॥ रेवतक्षेव दिण्डिक्ष इत्येते प्रवरा मया। अष्टादश समास्यातास्तंक्षेपात्सक्स्यया मया ॥

(भविष्यपुराणे ब्रा० प० १२४ अ०॥)

# देव्यः ।

# देञ्यः ।

## वेबी।

देक्यास्संस्थापनं वक्ष्ये तल्लक्षणपुरुषस्सरम् ।
शिलादिद्रव्यमापाय तैः कुर्यात्यतिमां ततः ॥
वतुर्मुजा त्रिनेत्रा च सुप्रसन्नैकवक्त्रका ।
दुक्लवसना देवी करण्डमकुटान्विता ॥
वरदामयसंयुक्ता पाशाङ्कशकरान्विता ।
दिभुजा वा दिनेता वा प्रलम्बितकरान्विता ॥
पश्चहस्तातिशान्ता च सा देवी कनकप्रमा ।
शुकोत्पल्करा वापि शूल्पाशकरापि वा ॥
यथेष्टाक्वापि वा शङ्क्षचक्रहस्ता तु षद्भुजा ।
दंष्ट्राकराल्वदना पद्मास्या दशदोर्युता ॥
देवोक्तास्त्रासना वापि देवालिङ्गनतत्परा ।
देवोक्संस्थिता वापि स्थानकासनसंयुता ॥

### प्रतिमाण्याणानि ।

प्रकम्बनामपादा वा कम्बितापरपादका। देवेन सहिता वापि केवका वा प्रकीर्तिता ॥ श्यामा श्वेताथवा रक्ता साधकेष्कानुकप्रतः। क्राज्याकारयुता वापि द्विभिन्नसहिताथवा।। एवं देवी प्रकर्तव्या तस्यास्संडा द्विधा मता। मनोन्मनीति गौरीति कश्यमेदं नु नानयोः॥ मूर्तिस्सादाशिवी यत्न कश्यते तत्र कस्पिता। तदा मनोन्मनीसंडां कमते विप्रसत्तमाः!।। नृत्तसूर्यादिभेदेषु गौर्याधाक्यां समस्तुते।

(उत्तरकामिकागमे चतुःश्वत्वारिशत्तमपटछे ॥)

हिशुजां स्थामवर्णों तु सर्वाभरणभूषिताम् । दक्षिणे चोत्पछं प्राद्यं वामहस्तं प्रसारयेत् ॥ किरीटं वा करण्डाच्यं तुक्कपीनपयोधराम् । गौरीक्षपमिदं विद्धि विष्णुरूपं ततस्त्रुणु ॥

(सुप्रमेदागमे चतुः स्थिशत्तमपटले ॥)

ह्रिभुजा च ह्रिनेत्रा च किंचिछहसितानना । करण्डमकुटोपेता सर्वामरणम्बिता ॥

### प्रतिमास्स्यणानि ।

दुक्कवसनोपेता सर्वावयवसुन्दरी । दक्षिणे कटकं इस्तं वामहस्तं प्रलम्बतम् ॥ पीनोरुः पीनगण्डा च पीनस्तनसमन्विता । द्विबाहुका द्विनेत्रा च श्यामामा कमलेक्षणा ॥ दक्षिणे चोत्पलं इस्ते वामहस्तं प्रलम्बतम् । भवान्याकृतिरेवं स्याद्वागीश्याकृतिरुच्यते ॥ (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

## दुर्गा।

चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सा स्याच्छ्यामनिभा वरा । सौम्या पीताम्बरोपेता पीनोरुजघनस्तना ॥ करण्डमकुटोपेता सर्वाभरणभूषिता । अभयं दक्षिणं हस्तं कटकं वामहस्तकम् ॥ परहस्ते तु सब्ये तु चक्रं वामे तु शङ्क्षृष्टक् । समपादस्थिता चैव पद्मपीठोपरिस्थिता ॥ नागेन्द्रेण स्तनं बच्चा रक्तकञ्जकथारिणी । एवं दुर्गा समाख्याता विष्णुङक्षणमुच्यते ॥

(अंशुमब्रेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

आदिशक्तेस्समुङ्कता विष्णुप्राणानुजा श्रुभा । शङ्कचक्रधरा देवी धनुस्सायकधारिणी ॥

खङ्गखेटकसंयुक्ता श्र्वपाशसमायुता । चतुर्भुजां वा कुर्वीत सर्वाभरणभूषिताम् ॥ श्यामवर्णौ सुवदनां महिषस्य शिरस्स्थिताम् । सिंहारूढां च वा कुर्यात्पद्मासनसमागताम् ॥

(सुप्रमेदागमे षट्चत्वारिंशत्तमपटले ॥)

शिक्तं बाणं तथा शूळं खक्कं चक्रं च दक्षिणे । चन्द्रबिम्बमधो वामे खेटमूर्च्ने कपाळकम् ॥ शूळं चक्रं च बिश्राणा सिंहारूढा च दिग्मुजा । एषा देवी समुद्दिष्टा दुर्गा दुर्गापहारिणी ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

छछाटछोचनं तस्यास्तिछकं च शिखामणिः । शशिखण्डिकरीटं वा मकुटं सकरण्डकम् ॥ सनक्रकुण्डछं रत्नमण्डनं कर्णमण्डनम् । कर्णावतंसकाकर्णचूिकापाछिकान्वितम् ॥ चतुर्भुजसमायुक्तामष्टाभिदोभिरन्विताम् । शूछं खङ्गं शरं चक्रं दक्षिणेषु करेषु च ॥ पाशखेटकशाङ्गीश्च शङ्कं वामकरेषु च । चतुर्भुजे च वामे तु शङ्कं वरदहस्तकम् ॥

चकं चाभयहस्तं च दक्षिणे तु समायुता । द्विनेत्रा सौम्यवदना महिषस्य शिरस्थिता ॥ दुर्गायास्त्राकृतिद्वेषं ब्रह्माण्याकृतिरुच्यते ।

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

# दुर्गामूर्तित्रयम् ।

वरं त्रिशूछं खेटं च पानपात्रं च बिश्रती । नीलकण्ठे तथा नागा भहालक्ष्मीसुखप्रदा ॥ वरं त्रिशूछं पद्मं च पानपात्रं करे तथा । क्षेमद्भरी तदा नाम क्षेमारोग्यप्रदायिनी ॥ कमण्डछं च खड्गं च डमरुं पानपात्रकम् । हरसिद्धिस्तदा नाम सर्वेषां सिद्धिहेतवे ॥

(रूपमण्डने ॥)

# रुद्रांशदुर्गा ।

रक्ताम्बरां श्यामिलनी द्विनेत्रां किरीटरत्नाङ्कितहेमभूषाम् । सम्रूलखङ्गां धृतशङ्कचकां मृगेन्द्रयानां रविचन्द्रभूषाम् ॥

(कारणागमे ॥)

१. 'नीलकणी तदा नामे'ति स्थात् ।

### प्रतिमाजसणानि ।

## वनदुर्गा ।

अरिशङ्कराणखेटमाणान्सधनुस्त्र्र्ङ्कतर्जनी दयाना । मम सा महिषोत्तमाङ्गसंस्था नवदुर्वासदशी श्रियेऽन्तु दुर्गा ॥

(आम्राये ॥)

# अग्निदुर्गा ।

विशुद्दामसमप्रमां मृगपतिस्कन्धस्थितां भीषणां कन्याभिः करवाळखेटविळसद्धस्ताभिरासेविताम् ॥ इस्तैश्वकवरासिखेटविशिखांश्वापाङ्कशौ तर्जनीं । विभ्राणामनळात्मिकां शशिधरां दुगौ त्रिनेत्रां भजे ॥

# जयवुर्गा ।

कालां स्कारां कटाक्षेररिकुलभयदां मीलिबबेन्दुरेखां शक्कं चक्रं कपाणं विशिखमपि करैरुद्वहन्तीं विनेत्राम् । सिंहस्कन्धाधिकढां त्रिभुवनमखिलं तेजसा पूरयन्तीं ध्यायेदगौं जयाख्यां त्रिदशपरिवृतां सेवितां सिक्किमैं: ॥

## विन्ध्यवासिनी दुर्गा।

सौवर्णाम्बुजमध्यगां त्रिनयनां सौदामिनीसिक्तमां शक्तं चक्रवराभयानि दधतीमिन्दोः कछां विभ्रतीम् । वैवयाङ्गदहारकुण्डछधरामाखण्डछाचैस्तुतां ध्योदेहिन्यनिवासिनी शशिमुखी पार्थस्थपवाननाम् ॥

### प्रतिमाससमानि ।

# रियुमारिणी दुर्गा ।

तर्जनी त्रिशिखं दोर्म्यां धारयन्ती भयक्करीम् । रक्तां ध्यात्वा रवेर्विम्बे प्रजपेदयुतं मनुम् ॥ मारयेदचिरादेव रिपून्बन्धुसमन्वितान् । (शारदातिलके ॥)

### कात्यायनी ।

वक्ष्ये कात्यायनी देवी शिवनारायणान्विताम् । बाहुभिर्द्शभिर्युक्तां जटामकुटमण्डिताम् ॥ छोचनत्रयसंयुक्तामर्थेन्दुकृतशेखराम् । अतसीपुष्पसंकाशामिन्दीवरदछेक्षणाम् ॥ पीनोक्षतकुचाम्भोजां तनुमध्येन शोभिताम् । त्रिभिक्तस्थानसंस्थानां महिषासुरमर्दनीम् ॥ त्रिशूळं दक्षिणे खङ्गं शक्तिं चक्रधरं (१) तथा । अधिष्यं कार्मुकं वामे पाशमङ्कुशखेटकम् ॥ घण्टां च परशुं चापि धारयन्ती समाळिखेत् । अधस्तान्महिषं चास्याश्चिमग्रीवं समाळिखेत् ॥ छिन्नस्थाने समुत्पनं खङ्गखेटकधारिणम् । इदि शुक्तेन निर्भिनं शिवरारुणविग्रहम् ॥

प्रबद्धं नागपाशेन भुकुटीभीषणेक्षणम् । नाभेक्ष्ण्यं विनिष्कान्तं दानवं दारुणं छिखेत् ॥ दिक्षणं चरणं देव्यास्तिहपृष्ठे प्रतिष्ठितम् । उत्तुक्कमित्रतं वामं महिषस्योपरिस्थितम् ॥

(शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद्गन्थे ॥)

कात्यायन्याः प्रवक्ष्यामि रूपं दशभुजं तथा । त्रयाणामपि देवानामनुकारानुकारिणीम् ॥ जटाजूटसमायुक्तामर्धेन्दुकृतलक्षुणाम् । लोचनव्रयसंयुक्तां पूर्णेन्द्रसदशाननाम् ॥ अतसीपुष्पसङ्काशां सुप्रतिष्ठां सुलोचनाम् । नवयौवनसंपन्नां सर्वाभरणभूषिताम् ॥ सुचारुदर्शनां तद्वत्पीनोन्नतपयोधराम् । त्रिभक्तिस्थानसंस्थानां महिषासरमर्दनीम् ॥ त्रिश्चलं दक्षिणे दण्यात्वज्ञं चक्रं तथैव च। तीक्ष्णबाणं तथा शक्ति वामतो विनिबोधत ।। खेटकं पूर्णपात्रं च पाशमङ्करामेव च । घण्टां च परझां चापि चामरं सिनवेशयेत् ॥ अधस्तान्महिषं विद्याद्विशिरस्कं प्रदर्शयेत् । शिरक्छेदोद्धषं तद्वदानवं खन्नपाणिकम् ॥

हृदि शूळेन निर्मिन्नं निर्यदन्त्रविभूषणम् । रक्तरक्तीकृताङ्गं च रक्तविस्तारितेक्षणम् ॥ विष्टितं नागपाशेन भुकुटीभीषणाननम् । सपाशवामहस्तेन धृतकशें च दुर्गया ॥ वमद्रुषिरवक्त्रं च देव्यास्सिहं प्रदर्शयेत् ।

(मयदीपिकायाम् ॥)

कात्यायनी ततो वक्ष्ये दशहस्तां महाभुजाम् ।
तेजः प्रतापदा नित्यं नृपाणां मुखबोधिनी ।।
त्रिमिक्किस्थानसंस्थाना महिषासुरसूदनी ।
दक्षे त्रिशूलं खङ्गं च चक्रं बाणं च शक्तिकाम् ॥
खेटकं पूर्णचापं च पाशमङ्कशमेव च ।
खण्टा च वामतो वृष्यदत्यमूर्धजध्रकरी ।।
अधस्तान्महिषं तद्वद्विशिरस्कं प्रदर्शयेत् ।
शिरस्थेदोद्भवं तद्वद्वांनवं खङ्गपाणिनम् ।।
हिद शूलेन निर्भिन्नं निर्यदन्त्रविभूषितम् ।
रक्तरकीकृताङ्गं च रक्तविष्कारितेक्षणम् ॥

'दथ्यदिखमूर्धजञ्जकरी'ति स्यात् । २. 'पाणिक' मिति
 स्यात् ।

देव्यास्तु दक्षिणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम् । किञ्चिद्र्ष्यं तथा वाममङ्गुष्ठं महिषोपरि ॥ (रूपमण्डने ॥)

## चिक्का ।

निगद्यते हाथो चण्डी हेमाभा सा सुरूपिणी । त्रिनेत्रा यौवनस्था च कुद्धा चोर्ध्वस्थिता मता ॥ क्रशमध्या विशालाक्षी चारुपीनपयोधरा । एकवक्त्रा तु सुप्रीवा बाहुविंशतिसंयुता॥ शुलासिश्चचकााण बाणशक्तिपवीनपि । अभयं डमरुं चैव छितकां दक्षिणे करे ॥ ऊर्ध्वादिक्रमयोगेन बिभ्रती सा सदा ग्रुभा। नागं पाशं तथा खेटं कुठारा हुशकार्मुकम् ॥ षण्टाष्वजगदादर्शे सुद्गरं वाम एव 🖼 🛊 तद्धो महिषरिछन्नमूर्धी पतितमस्तकः ॥ शस्त्रोद्यतकरस्त्तब्धस्तद्गीवासंभवः पुमान् । शूलभिन्नो वमद्रको रक्तभूमूर्घजेक्षणः ॥ सिंहेन खाद्यमानश्च पाशबद्धो गले भृशम्। याम्याकृष्याकान्तसिंहा च सव्याकृष्ट्यालीढगासुरे ।। चण्डी चोधतशखेयं चारोषरिप्रनाशिनी ।

(बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

चिष्डका श्वेतवर्णा सा शिवरूपां च सिंहगाः। जटिला वर्तुलप्रयक्षा वरदा शूलधारिणी ॥ कर्त्रिकां विश्वती दक्षे पाशपात्राभयान्त्रिताः।

(बुसिंहप्रासादे ॥)

गोधासनाङ्गवेद्गौरी छीळ्या (१) हंसवाहना ।
सिंहारूढा भवेदुर्गा मातरस्वस्ववाहनाः ॥
चिण्डका कृर्रूपा च पिङ्गकेशा कृशोदरी ।
रक्ताश्ची भन्ननेत्रा च निर्मासा विकृतानना ॥
व्याप्तचर्मपरीधाना भुजङ्गाभरणान्विता ।
कपाळमाळिनी कृष्णा शवास्त्वा भयावहा ॥
त्रिशूळं खेळकं खङ्गं धनुः पाशाङ्कशे शरः ।
कुगरोर दर्पणं घण्टा शङ्कथकं गदा पविः ॥
दण्डो मुद्रहण् इत्येतैर्ययास्थानायुधेर्युता ।
बाह्यथेक्शसंसुक्ता चण्डसुण्डविघातिनी ॥

 <sup>&#</sup>x27;स्याच्च्यारूढा च वर्धुजे 'ति विष्णुवर्मोत्तरपाठः । २. 'वर्णिकां विज्ञती दक्षे पानपात्राभयान्यतः' इति विष्णुवर्मोत्तरपाठः । ३. कुठार इति स्वात् । ४. सुदूर इति स्यात् ।

#### प्रतिमास्त्रमणानि ।

## चण्डिकाप्रतीहाराः ।

चण्डिकायाः प्रतीहारान्कथयिष्याम्यनुक्रमात् । वेतालः करटथैव पिङ्गाक्षो भुक्किटिस्तथा ।। ध्रमकः कङ्कदश्रेव रक्ताक्षश्र मुलोचनः। दंष्ट्राननविकटास्यास्सस्पुरदशनोद्धलाः ॥ वर्वरां कृष्णदेहाश्व रक्ताश्व सु महाबलाः। तर्जनी चैव खट्टान्नमूर्ध्य डमरुदण्डकी ॥ वेतालस्तु समास्यातोऽपसव्ये करटः पुनः । अभयं खन्नखेटं च दण्डं पिन्नख्छोचनः ॥ बामापसब्ययोगेन भवेष्ट्रकुटिनामकः। तर्जनी वज्राङ्करो च दण्डं धूम्रक ईरितः ॥ सब्यापसब्ययोगेदं भवेत्कद्भदनामकः । तर्जनी च त्रिशूलं च खट्टाङ्गं दण्ड एव च ॥ रक्ताक्षो नामभेदेन बामे दक्षे त्रिलोचनः(१)। दिग्द्वारपक्षयुग्मे च प्रशस्ता विन्ननाशकाः ॥ (रूपमण्डने ॥)

## नव दुर्गाः ।

नवपद्मान्त्रिते स्वाने पूज्या दुर्गास्स्वमूर्तितः । भादौ मध्ये तथेन्द्रादौ नवतत्वाक्षरैः कमात् ॥

#### प्रतिमालधनानि ।

अष्टादशभुजैका त पीनवक्षोक्होरहा ।। सर्वालक्कारसंयुक्ता सर्वसिद्धिप्रदायिनी ।। मूर्धजं खेटकं घण्टामादर्शं तर्जनी धनुः। ध्वजं डमठकं पाशं बिभ्रती वामपाणिसिः॥ शक्तिमुद्गरश्लानि वर्ज शङ्कमथाङ्गशम् । शलाकां मार्गणं चक्रं दधाना दक्षिणैः करैः ॥ जयमिच्छद्भिरित्येताः पूजनीया महात्मभिः। शेषाष्योदशहस्ताश्व शलाकां मार्गणं विना३ ॥ रुद्रचण्डा प्रचण्डा च चण्डोप्रा चण्डनायिका । चण्डा चण्डवती चैव चण्डरूपातिचण्डिका ॥ नवमी चोप्रचण्डा च मध्यस्था वहिसिकामा । रोचनाभारुणा कृष्णा नीला शुक्का च घूम्रिका ॥ पीता च पाण्डुरा ह्रेया आडीडस्था हरिस्थिता४ । महिषस्था सशस्त्रीका दैत्यमूर्घजमुष्टिका ॥ पद्माकृतिरथस्थाप्या इत्युक्तं स्कन्दयामछे ।

(मविष्यत्पुराणे ॥)

 <sup>&#</sup>x27;वस्त्रेशुकोक्के'ति कारणागमपाठः । २. 'सङ्कमधाम्युक' मिति कारणागमपाठः । ३. 'सरं समस्कं विने'ति कारणागमपाठः । ४. 'इरिड्नुता' इति कारणागमपाठः ।

#### नन्वा ।

नन्दा भगवती देवी भारद्वाजाभिनन्दजा । बरपाशाङ्कशाञ्जानि बिजती च चतुर्शुजा ॥ गौरवर्णा गजस्था वा खब्नखेटवराभया ।

### भद्रकाली ।

भष्टादशभुजा कार्या भद्रकाळी मनोहरा ।
भाळीढस्वासनस्या च चतुस्सिहे रये स्थिता ॥
भक्षमाछा त्रिशूळं च खङ्गभन्दश्च यादवर ! ।
बाणचापे च कर्तव्ये शङ्कपन्ने तथैव च ॥
सुक्सुवै। च तथा कार्यी तथोदककमण्डळू ।
दण्डशक्ती च कर्तव्ये कृष्णाजिनद्वताशनौ ॥
हस्तानां भद्रकाल्यास्तु भवेष्छान्तिकरः करः ।
एकश्चेष महामाग ! रत्नपात्रभरो भवेत् ॥

(बिच्युधर्मोत्तरे ॥)

 <sup>&#</sup>x27;आळाळस्थानसंस्थाने'ति नृसिंहप्रासादपाठः । २. 'कां चर्न च सर्वदे'ति नृसिंहप्रासादपाठः । ३. तवा दिव्यकमण्डळ' रिति नृसिंहप्रासाद-पाठः । ४. 'अवेण्ळान्तिकरोऽवर' इति नृसिंहप्रासादपाठः ।

### महाकाली।

खङ्गं चक्रगदेषुचापपरिघाञ्छूलं भुशुण्डी शिरः शड्वं संदधती करैकिनयनां सर्वाङ्गभूषादृताम् । नीकाश्मधुतिमास्यपाददशकां सेवे महाकालिकां यामस्तौस्विपते हरी कमलजो हन्तुं मधुं कैटभम् ॥ (चण्डीकस्ये॥)

अष्टबाहुर्महाकाया काळमेघसमप्रमा । शङ्कचकगदाकुभ्ममुसळाङ्कशपाशयुक् ॥ वकं करे विश्रती सा महाकाळी मुदेऽस्तु नः । (कारणागमे ॥)

सा मिमाजनसङ्काशा दंष्ट्राङ्कितवरानना । विशाख्ळोचना नारी बमूब तनुमध्यमा ॥

खन्नपात्रशिरःखेटैरलंकतचतुर्भुजा । कबन्धहारं शिरसा बिभाणा हि शिरस्स्रजम् ॥

### अम्बा ।

अम्बा कुसुदवर्णाभा पाशाञ्जामीतिपात्रिणी । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

### अम्बिका।

सिंहारूढाम्बिका त्र्यक्षा भूषिता दर्पणोद्वहा । (वामभुजे दर्पणोद्वहा दक्षिणे वरयुक्ता, यदुक्तम्—

दक्षिणे तु करे प्रोक्तो वरस्साधारणस्सदा ।)
खङ्गखेटधरा द्वाम्यां कर्तव्या च चतुर्भुजा ॥
(लक्षणसमुखये ॥)

मक्रका।

सिंहासनस्थिता देवी जटामकुटमण्डिता । श्रृटाक्षसूत्रधरा च वरदाभयचापधृक् ॥ दर्पणं शरखेटं च खङ्गचन्द्रधरा शिवा । सुरूपा लक्षणोपेता सुस्तनी चारुहासिनी ॥ सर्वाभरणभूषाङ्गी सर्वशोभासमन्विता ।

(देवीपुराणे ॥)

सर्वमङ्गला ।

चतुर्बाहुः प्रकर्तन्या सिंहस्या सर्वमङ्गला । अक्षसूत्रं कजं दक्षे शूलकुण्डीधरोत्तरे ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

हेमाभां करुणाभिपूर्णनयनां माणिक्यभूषोज्वलां द्वात्रिंशदल्योदशाष्ट्रदलयुक्पद्मस्थितां सुस्मिताम् । भक्तानां धनदां वरं च दधतीं वामेन हस्तेन त-दक्षेणाभयमातुलक्कसुफलं श्रीमक्कलां भावये ॥

(शरभतन्त्रे ॥)

### काखरात्रिः ।

एकवेणी । जपाकर्णपूरा नम्ना खरस्थिता । लम्बोष्टी २ कर्णिकाकर्णी तैलाम्यकशरीरिणी ।। वामपादोक्कसल्लोहलताकण्टकभूषणा ३ । वर्षम्पूर्धम्बजा कृष्णा ४ कालरात्रिभेयक्करी ॥

### **छिता** ।

शङ्कमुम्धकरादर्शे विश्वती वामपार्श्वतः । याम्ये फलाजनीहस्ता लिलोर्ध्वा सुभूषणा ॥

# गौरी ।

गारी कुमारिकारूपा ध्यायमाना महेश्वरैः । वरदाभयहस्ता सा द्विभुजा श्रेयंसे सदा ॥ अक्षस्त्राभये पद्मं तस्याधश्च कमण्डलुः । गौर्या मूर्तिश्चतुर्बाहुः कर्तव्या कमलासना ॥

# (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

 <sup>&#</sup>x27;एकवीणे 'ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । २. ' छम्बोष्ठा 'ति विष्णु-धर्मोत्तरपाठः । ३. 'वामपादोत्तसक्रोहकृतकष्टकभूवणे 'ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । ४. 'वर्षयन्मूषेजाकृष्टे 'ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः ।

# गौर्या मूर्तयः।

अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामि प्रमाणं मूर्तिनिर्णयम् । चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभूषिता ॥ अक्षसूत्राम्बुजे धत्ते दर्पणं च कमण्डलुम् । उमानाम् भवेन्मुर्तिर्वन्दिता त्रिदशैरपि ॥ अक्षसूत्रं शिवं देवं गणाध्यक्षं कमण्डकुम्। पक्षद्वयेऽग्रिकुण्डे च मूर्तिस्सा पार्वती स्पूता ॥ अक्षस्त्रं तथा पद्ममभयं च वरं तथा। गोधासनाश्रिता मूर्तिर्गृहे पूज्या श्रिये सदा ॥ कमण्डल्बक्षसूत्रं च बिभाणा वजमङ्कराम् । गजासनस्थिता रम्भा कर्तव्या सर्वकामदा ॥ श्लाक्षसूत्रदण्डांश्च विभाणा श्वेतचामरम् । तोतला कथिता चेयं सर्वपापप्रणाशिनी ।। नागपाशाह्नशौ चैवाभयदं वरदं करम् । त्रिपुरा नाम संपूज्या वन्दिता त्रिदशैरपि ॥ (रूपमण्डने ॥)

# गौर्यायतनम् ।

वामे सिद्धिः श्रिया (१) याम्ये सावित्री वैव पश्चिमे । पृष्टकर्णद्वये कार्या भगवती सरस्वती ।।

ईशाने तु गणेशस्त्याकुमारश्वाम्निकोणके । मध्ये गौरी प्रतिष्ठाप्या सर्वाभरणमूचिता ॥

गौर्या अष्टी द्वारपाछिकाः।

भभयाङ्गुशपाशदण्डेर्जया चैव तु पूर्वतः । सन्यापसन्ययोगेन विजया नाम सा भवेत् ॥ अभयाम्बुजपाशदण्डेरिजिता चापराजिता । अभयवजाङ्गुशदण्डेर्विभक्ता मङ्गुलिप च ॥ अभयशङ्कुपद्मदण्डेर्मोहिनी स्तम्भिनी तथा । जया च विजया चैव भजिता चापराजिता ॥ विभक्ता मङ्गुला चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा । गौर्या आयतेन सृष्टा अष्टै। स्युर्दारपालिकाः ॥

(रूपमण्डने ॥)

### भूतमाता ।

स्यामवर्णा विशालाक्षी क्षीरारुणनिभानना । द्विमुजा बिभती लिङ्गं चर्म शस्त्रं तु दक्षिणे ॥ सिंहासनोपविष्टेयं मुक्ताभरणमूर्धजा । भूतप्रेतिपशाचायैस्सेविता तु विशेषतः ॥

इन्द्रयक्षेश्च गन्धर्वेस्तिद्वविद्याधरादिमिः । अध्ययस्याय्यभो देवी भूतमातेति विश्रुता ॥

योगनिहा ।

निद्रा तु शयनारूढा सुसौम्या मुकुलेक्षणा । पानपात्रधरा २ चेयं द्विभुजा परिकीर्तिता ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

वामा ।

वृत्तस्या जटिला त्र्यक्षा विद्वज्जालासमप्रमा । कपालाभयहस्तोष्रा वामावामफलप्रदा ॥ डिबाङ्गरेकवक्त्रैषा विधातव्या विपश्चिता ।

### ज्येष्टा ।

पाटलामा भवेदष्टाकपालकारधारिणी । उम्रा महाबका भूत्यै शत्रुमी शेषपूर्वजा ।।

रौडी ।

रक्तवद्धा तथा रौद्री कपाल्चमरीकरा । शेषपूर्वा तु विद्वेया कृष्णवस्त्रा सुमीषणा ॥

 'कमकेक्षणे' ति पाचसंहितापाठः । २. 'पाशपात्रधरे' ति पाच-संहितापाठः ।

### काली ।

वनक्यामा ततः काळी ताम्ररक्तनिभानना । कपाळकर्णिकाहस्ता विश्वेया भयनाशिनी ॥

### कलविकर्णिका ।

नील्क्कुम्बा महादेवी विकर्णी कलपूर्विका । कपालकाक्तिहस्तेयं भयहव जुभप्रदा ॥

### बलविकर्णिका ।

बजुबर्णा विशासाक्षी कपालं जपमालिकाम् । बिजाणा शान्तिदा भूत्यै बल्पूर्वा विकर्णिका ॥

### बलप्रमथनी।

ताम्राभी श्वेतवर्णा स्याद्रलप्रमथनी ग्रुभा । कपालपाशिनी चेयं सर्वशतुक्षयङ्करी ॥

# सर्वभूतव्मनी ।

जपाकुसुमवर्णामा दंष्ट्रिणी च महोदरी । कपाखविज्ञणी भूतदमंनी सर्वपूर्विका ॥

(भविष्यतपुराणे ॥)

### मनोन्मनी ।

नीखताम्रारुणा भासा पृथुवक्ता मनोन्मनी । कपाळखन्निनी भूत्यै शत्रूणां भयवर्धनी ॥

(विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

### बारुणी चामुण्डा ।

लम्बोदरी तु कर्तव्या रक्ताम्बरपयोधरा । शूल्डंस्ती महाभागा भुजप्रहरणा तथा ॥ कार्पस्रकलुषा(?) देवी वारुणी चातिसुन्दरी । बृहस्त्रखा च कर्तव्या बहुबाहुस्तयैव च ॥ बामुण्डा कथिता चैव सर्वसत्ववशङ्करी ।

(बिष्णुधर्मोत्तरे ५)

### रक्तवामुण्डा ।

खड्डां पात्रं च मुसलं लाङ्गलं च बिभार्ते सा । आख्याता रक्तचामुण्डा देवी योगीश्वरीति च ॥ अनया व्याप्तमखिलं जगत्स्थावरजङ्गमम् । इमां यः पूजयेङ्गक्त्या स व्याप्नोति चराचरम् ॥ अधीते य इमा नित्यं रक्तदन्त्यावपुस्तकम् (१) । तं सा पारिचरेदेवी पतिं प्रियमिवाङ्गना ॥ (क्र्पमण्डने ॥)

#### प्रतिमालकागानि ।

# शिववृती ।

तयैवार्तमुखी ग्रुष्का ग्रुष्ककाया विशेषतः । बहुबाहुयुता देवी मुजगैः परिवेद्विता ॥ कपालमालिनी भीमा तथा खट्टाङ्गधारिणी । शिवदूती तु कर्तन्या श्रुगालवदना ग्रुमा ॥ आलीढासनसंस्थाना तथा राजंश्वतुर्भुजा । असुन्यात्रधरा देवी खङ्गश्लुधरा तथा ॥ चतुर्थस्तु करस्तस्यास्तथा कार्यस्तु सामिषः ।

(मस्यपुराणे ॥)

वामाधो रत्नपातं तदुपिर च गदां खेटपाशौ दधानां दक्षैः पद्मं कुठारं तदुपिर च महाखङ्गमप्यद्भुशं च । मध्याद्वार्कप्रभाभां नवमणिविल्सद्भूषणामष्टहस्तां दूतीं नित्यां त्रिनेत्रां सुरगणसुनिभिस्स्तूयमानां भजेऽहम् ॥ (श्रीतत्वनिषौ ॥)

### योगेश्वरा ।

दशबाहुिक नेत्रा च शक्तशक्यसिडामरुम् । विश्वती दक्षिणे हस्ते वामे घण्टां च खेटकम् ॥ खट्टाङ्गं च त्रिशूलं च देवी योगेश्वरी मता । (लक्क्षणसमुबये ॥)

# भैरवी।

एवंरूपा भवेदन्या पाशाङ्कुशयुतारुणा । भैरव्याख्या यदीष्टा तु भुजैर्द्वादशर्मिर्युता ।।

(विश्वकर्मशासे ॥)

# त्रिपुरभैरवी ।

उग्रद्वानुसहस्रकान्तिमरुणक्षामां शिरोमालिनीं रक्तालिसपयोधरां जपवटीं विद्यामभीतिं वरम् । इस्ताम्जैर्दधतीं त्रिनेत्रविलसद्दक्तारविन्दश्चियं देवीं बद्धहिमांश्चरत्नमकुटां वन्देऽरविन्दस्थिताम् ॥ (शारदातिलके ॥)

### शिवा ।

शिबा कृषासना कार्या त्रिनेत्रा वरपाणिका । डमरूरगधारी च त्रिशूलाभयदायिका ॥

### कीर्ति: ।

सुमध्यां कारयेत्कीर्ति नीलोत्पलन्यवस्थिताम् । सर्वाभरणभूषाङ्गीं कलशोत्पलधारिणीम् ॥ मदिरौदनगन्धात्वयां महार्घमणिभूषणाम् ।

### सिद्धिः ।

सिदिदेंनी प्रकर्तन्या सिद्धार्थकवरप्रदा । सितचन्दनगन्धांक्या सितपङ्कजभूषिता ॥ सितासनस्थिता देवी प्रतिहारोपशोभिता ।

### माद्धिः ।

सुन्दरीं कारयेटिंद्वं पर्यक्कासनसंस्थिताम् । दर्पणालोकसुरतां तिलकालकभूषिताम् ॥ मालाचामरशोभाट्यां वेणुवीणासदाप्रियाम् ॥

#### क्षमा ।

क्षमा तु सुमुखी कार्या योगपद्येत्तरीयका । पद्मासनकृताधारा वरदोचतपाणिका ।। शूलमेखलसंयुक्ता प्रशान्ता योगसंस्थिता ।

### वीमि:।

तेजोऽधिका प्रकर्तव्या दीतिश्चन्द्रासनस्थिता ।

### रतिः।

कमनीया रतिः कार्या वसन्तोज्बल्धभूषणा । नृत्यमाना श्रुमा देवी समस्ताभरणौर्युता ॥

बीणाबादनशीला च मदकर्पूरचर्षिता । दण्डाक्षसत्रभरा च वतस्या योगसंस्थिता ॥

### खेता ।

श्वेता पूर्णेन्दुसदशा श्वेतपङ्काजसंस्थिता । भवा ।

भद्रा सुभद्रा कर्तब्या भद्रासनब्यवस्थिता । नीलोत्पलफलहस्ता शूलसूत्राक्षधारिणी ॥

### जयाविजये।

जयां च विजयां कुर्याच्छूळपद्माक्षधारिणीम् । वरोचतां च सिंहस्थां सर्वकर्मप्रसाधनीम् ॥

### काली।

काली करालक्ष्पा च चण्डपाशोद्यता भवेत्।

### घण्टाकणी ।

घण्टाकर्णी प्रकर्तव्या घण्टात्रिशूलधारिणी ।

#### जयन्ती ।

जयन्ती सुन्दरी कार्या कुन्तश्र्ष्टासिधारिणी । खेटकब्यप्रहस्ता च पूजनीया शुभान्वितैः ॥

### अविमाञ्चलानि ।

### दितिः ।

दितिर्दैत्यनुता देवी सदा पूज्या महामुने !। दण्डासनस्थिता भद्रा सर्वाभरणभूषिता ॥ फल्रनीळोत्पळकरा चोत्सङ्गशिश्चभूषिता ।

### अवन्धती ।

अक्रोधारून्थती देवी सितवस्त्रा वतस्थिता । पत्रपुष्पोदककरा चन्दनेन सुचर्चिता ॥

### अपराजिता ।

भपराजिता च कर्तव्या सिंहारूढा महाबळा । पिनाकेषुकरा चैव खङ्गखेटक्धारिणी ॥ त्रिनेत्रेन्द्रुजटामारा कृतवासुकिकङ्गणा । (देवीपुराणे ॥)

नीलोत्पल्लिमां देवीं निद्रामुद्रितलोचनाम् । नीलकुश्चितकेशायां निम्ननामीवलित्रयाम् ॥ वराभयकराम्भोजां प्रणतार्तिविनाशिनीम् । पीताम्बरवरोगेतां भूषणस्रग्विभूषिताम् ॥

वरशक्याकृतिं सौम्यां परसैन्यप्रभजनीम् । शङ्कचक्रगदामीतिरम्यहस्तां त्रिङोचनाम् ॥ सर्वकामप्रदां देवीं ध्यायेत्तामपराजिताम् ।

(नारदसंहितायाम् ॥)

# सुरिमः।

सुरभिर्गोमुखी देवी सुरूपा सर्वभूषणा । घासमुर्धि तथा कुण्डी विभाणा भूतिपुष्टिदा ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

#### केला।

भक्षसूनं च कुण्डी च इदयामे पुटाङ्गलिम् । पञ्चामिकुण्डमध्यस्यां कृष्णां तामनुधारयेत् ॥

(मार्कण्डेयपुराणे ॥)

### इन्द्राक्षी ।

इन्द्राक्षी द्विभुजां देवी पीतवस्त्रद्वयान्विताम् । वामहस्ते वज्रधरां दक्षिणेन वरप्रदाम् ॥ इन्द्राक्षी सहयुवती नानाळङ्कारभूषिताम् । प्रसम्बदनाम्भोजामप्सरोगणसोविताम् ।

(इन्द्राक्षीकस्पे ॥)

### प्रातिमाकश्रणानि ।

# असपूर्णा ।

वामे माणिक्यपात्रं मधुरसमिरतं विश्वती पाणिपधे
दिब्यैरकैः प्रपूर्णां धृतमणिवलये दक्षिणे रत्नदर्वीम् ।
रक्ताक्षी पीनतुक्कस्तनभरिवलसत्तारहारां त्रिनेतां
वन्दे पूर्णेन्दुविम्बप्रतिनिधिवदनामिक्कामकपूर्णाम् ॥
सिन्द्रामां त्रिनेत्राममृतशशिकलां खेचरी रक्तवल्लां
पीनोत्तुक्कस्तनात्व्यामभिनवविलसयौवनारम्भरम्याम् ।
नानालक्कारयुक्तां सरसिजनयनामिन्दुसंक्रान्तमूर्तिं
देवी पाशाङ्कशाक्यामभयवरकरामकपूर्णां नमामि ॥

(कारणागमे ॥)

# तुलसीदेवी ।

न्यायेच तुल्सी देवी स्यामां कमल्लोचनाम् । प्रसन्धां पद्मकस्हारवराभयचतुर्भुजाम् ॥ किरीटहारकेयूरकुण्डलादिविभूषिताम् । धवलांग्रुकसंयुक्तां पद्मासननिषेदुषीम् ॥

(तुल्सीमाहास्ये ॥)

# अश्वारुडदेवी ।

अश्वारुढां करामे नवकनकमयीं वेत्रयष्टिं दथाना दक्षे वामेऽपि चैवं खिनतनुष्ठतापाश्चबद्धा सुसाध्या । देवी नित्यं प्रसन्ना शशधरविष्ठसत्केशपाशा त्रिनेत्रा दशादशानवशा सकलमुखकुलप्रासिद्धशां त्रियं नः ॥

### भुवनेश्वरी ।

उद्यद्वास्वत्समाभां विजितनवजपामिन्दुखण्डावनद्वां ज्योतिर्माळां त्रिनेत्नां विविधमणिळसःकुण्डळां पद्मसंस्थाम् । हारप्रैवेयकाञ्चीमणिगणवळ्यैस्संयुतामम्बराट्या-माद्यां पाञ्चाङ्कशाम्यामभयवरकरां भावयेद्रौवनेशीम् । (महाळक्ष्मीरत्नकोशे ॥)

### बाला ।

जपाकुसुमसङ्काशा फुल्लपद्मासनस्थिता । अक्षस्त्रकपुस्तकामीतिवरहस्ता तु बाल्किका ॥ (त्रिपुरसुन्दरीकल्पे ॥)

### राजमातङ्गी ।

रत्नासनां श्यामगात्री शृष्वतीं शुक्तजस्पितम् । भग्जन्यस्तैकचरणां चारुचन्द्रावतंसकाम् ॥

#### प्रतिमालसणानि ।

बीणामालापयन्तीं च तिल्कोद्वासिफालकाम् । सौगन्धिकसम्बल्धिकाच्िकां स्कवाससम् ॥ बिभूषणैर्भूषितां च मातङ्गीं प्रणमान्यहम् । (राजनातङ्गीकस्य ॥)

### लक्ष्मीः ।

छक्षीः पद्मासनासीना द्विभुजा काञ्चनप्रमा । हेमरलोज्वर्लेनंककुण्डर्लः कर्णमण्डिता ॥ सुयौवना सुरस्याङ्गी कुञ्जितभूसमन्विता । रक्ताक्षी पीनगण्डा च कञ्चकाच्छादितस्तनी ॥ शिरसो मण्डनं शङ्कचक्रसीमान्तपङ्कजम् । अम्बुजं दक्षिणे हस्ते वामे श्रीफलमिष्यते ॥ सुमध्या विपुल्क्षोणी शोभनांम्बरवेष्टिता । मेखला कटिस्प्रं च सर्वामरणमूषिता ॥

(अंग्रुमद्भेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

श्रियं देवी प्रवस्त्यामि नवयौवनशाखिनीम् । पुछोचनां चारवक्त्रां गौराङ्गीमरुणाधराम् ॥ सीमन्तं विद्वश्रीशीचो (१) मणिकुण्डळधारिणीम् । श्रीकळं दक्षिणे पाणौ वामे पद्यं तु विभतीम् ॥

पद्मे पद्मां समासीनां श्वेतवद्भविभूषिताम् ।
कञ्चकाबद्धगात्रीं च मुक्ताहारविभूषिताम् ॥
चामरैर्वीज्यमानां च योषिद्भ्यां पार्श्वयोर्द्धयोः ।
समानैस्स्नाप्यमानां च भृङ्गारसिष्ठेलोस्करैः ॥
(शिल्परलसंयोजिते करिसिश्चिद् प्रन्ये ॥)

हरेस्समीपे कर्तव्या लक्ष्मीस्त द्विभुजा नृप !। दिव्यरूपाम्बरधरा सर्वाभरणभूषिता ॥ गौरी ग्रकाम्बरा देवी रूपेणाप्रतिमा भवि । प्रथक्वतुर्भुजा कार्या देवी सिंहासना ग्राभा ॥ सिंहासनस्यं कर्तव्यं कमछं चारकार्णिकम् । अष्टपत्रं महाभाग ! कर्णिकायां त सा स्थिता ॥ विनायकवदासीना देवी कार्या महाभुजा । बृह्बालं करे कार्य तस्याध कमलं ग्रुभम्।। दक्षिणे यादवश्रेष्ट! केयूरप्रान्तसंस्थितम् । वामेऽमृतघटः कार्यस्तथा राजन्! मनोहरः॥ तस्याश्च द्वी करी कार्यी बिल्वशङ्कधरी द्विज !। आवर्जितघटं कार्यं तत्पृष्ठे कुजरद्वयम् ॥ देव्याश्च मस्तके पद्मं तथा कार्यं मनोहरम् । ं (हेमादिवतखण्डे विष्णुध० ॥)

पश्चपत्रासनासीना पद्माभा पद्महास्तिनी ।
हेमरलोज्बलं नककुण्डलं कर्णमण्डनम् ॥
चन्द्रविम्बामलमुखी कर्णपूर्णायतेक्षणी ।
सुयौवना सुरम्याङ्गी कुञ्चितभूसाविश्रमा ॥
रक्तोष्ठी पीनगण्डा च कञ्चकाच्छादितस्तनी ।
शिरसो मण्डनं शङ्कचकसीमान्तपङ्कजम् ॥
नागहस्तसमौ बाह्न केयूरकटकोज्बलौ ।
पङ्कजं श्रीफलं चैव वामके दक्षिणेऽपि च ॥
शोभनाम्बरसंपन्ना श्रोणी च विपुला मता ।
मेखलाकटिस्नाङ्गा लक्ष्मीलेक्ष्मीविवर्धनी ॥

# (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

अष्टपत्राम्बुजस्योर्ध्वे छक्ष्मीस्सिहासने शुमे । विनायकबदासीना सर्वाभरणभूषिता ॥ ऊर्ध्वं हस्तौ प्रकर्तव्यौ देव्याः पङ्कजधारिणौ । वामेऽमृतघटं धत्ते दक्षिणे मातुछिङ्गकम् ॥

(रूपमण्डने ॥)

#### प्रतिमाण्धणानि ।

### श्री: ।

पद्मस्था पद्महस्ता च गजोत्क्षिप्तघटप्रुता । श्रीः पद्ममालिनी चैव कालिकाक्वतिरेव च ॥ (हेमाद्रिवृतखण्डे विष्णुध ० ॥)

### महालक्ष्मीः।

कोल्लापुरं विनान्यत्त महालक्ष्मीर्यदोष्यते । लक्ष्मीवत्ता तदा कार्या रूपामरणभूषिता ॥ दक्षिणाधःकरे पात्रमूर्ध्वे कौमोदकी ततः । वामोर्ध्वे खेटकं धत्ते श्रीफलं तदधःकरे ॥ विश्वती मस्तके लिङ्गं पूजनीया विभूतये । (विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

अक्षुस्नस्परश्चं गदेषुकुलिशं पद्मं धनुः कुण्डिकां दण्डं शक्तिमर्सि च चर्म जलजं घण्टां सुरामाजनम् । शूलं पाशसुदर्शने च दधतीं हस्तैः प्रवालप्रमां सेवे सैरिभमर्दनीमिहमहालक्ष्मीं सरोजस्थिताम् ॥ (चण्डीकस्ये ॥)

#### सरस्वती ।

सरस्वती चतुर्दस्ता श्वेतपद्मासनान्विता । जटामकुटसंयुक्ता शुक्रवर्णा सिताम्बरा ॥

#### त्रतिमाकक्षणानि ।

वश्चीपवीतसंयुक्ता राजकुण्डलमण्डिता । व्याख्यानं चाश्चसूत्रं च दक्षिणे तु करह्रये ॥ पुस्तकं पुण्डरीकं च १ त्रिनेत्रा चावक्रिपणी । कञ्चागता कृतास्सर्वे सुनिमिस्सेविता वरा ॥ एवं लक्षणसंयुक्ता वारदेवी परिकीर्तिता ।

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपवाशपटले ॥)

(हेमाद्रिव्रतखण्डे विष्णुघ० ॥)

देवी सरस्वती कार्या सर्वाभरणभूषिता । चतुर्भुजा सा कर्तव्या तथैव च समुत्यिता ॥ पुस्तकं चाक्षमाळा च तस्या दक्षिणहस्तयोः । वामयोश्व तथा कार्या वैणवी च कमण्डलुः ॥ समपादप्रतिष्ठा च कार्या सौम्यमुखी तथा ।

श्वेतपद्मासनासीनां शुक्रवर्णां चतुर्भुजाम् । जटामकुटसंयुक्तां मुक्ताकुण्डलमण्डिताम् ॥

पुत्तकं कुष्टका चापी'ति पाठान्तरम्। २. ' ऋग्यजुस्साममिवतेने'ति
 पाठान्तरम्। ' निवतेने'खंशो गोतेनेति स्वात् ।

यहोपबीतिनी हारमुक्ताभरणभूषिताम्।
दुक्छवसनां देवीं नेत्रत्रयसमन्त्रिताम् ॥
सदशं १ दक्षिणे हस्ते वामहस्ते तु पुस्तकम् ।
दक्षिणे चाक्षमाला च करकं वामके करे ॥
वागीश्याकृतिराख्याता दुर्गायाकृतिरुच्यते ।
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

जटाजूटघरा शुद्धा चन्द्रार्घक्रतशेखरा ।
पुण्डरीकसमासीना नीलग्रीवा त्रिलोचना ॥
(स्कान्दपुराणे सूतसंहितायाम् ॥)

एकवक्त्रा चतुर्हस्ता मुकुटेन विराजिता । प्रमामण्डलसंयुक्ता कुण्डलन्वितशेखरा ॥ अक्षान्जवीणापुस्तकं महाविद्या प्रकीर्तिता । वराक्षान्जं पुस्तकं च सरस्वती शुभावहा ॥

(रूपमण्डने ॥)

# भूमिः ।

सस्याङ्करनिमा भूमिर्नीङाङकसमन्विता । करण्डमकुटोपेता सर्वोमरणभूषिता ॥

१. सुद्ण्डमिति श्रीतत्वनिधिपाठः ।

पीताम्बरधरा चैव प्रसमवदनान्विता ।
पद्मं वाप्युत्पळं वाथ उभयोईस्तयोर्धृतम् ॥
पद्मपीठोपरिष्टातु आसीना वा स्थितापि वा ।
(अंशुमद्भेदागमे एकोनपद्माशपटळे ॥)

शुक्कवर्णा मही कार्या दिव्याभरणभूषिता ।
चतुर्भुजा सौन्यवपुश्चन्द्रांशुसदशाम्बरा ॥
रत्नपात्रं सस्यपातं पात्रमोषधिसंयुतम् ।
पद्मं करे च कर्तव्यं भुवो यादवनन्दन!॥
दिग्गजानां चतुर्णां च कार्या पृष्ठगता तथा ।
सर्वोषधियुता देवी शुक्कवर्णा ततस्स्यृता ॥
(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

श्यामवर्णिनभा भास्यद्वाजीवसंमङोचना । हेमयक्कोपवीता च द्विमुजा च द्विनेत्रका ॥ सर्वाभरणसंयुक्ता करण्डमकुटान्विता । रक्ताम्बरधरा चैव दक्षहस्तोत्पङान्विता ॥ धरण्याकृतिरेवं स्याज्येष्ठायाकृतिकृष्यते । (पूर्वकारणागमे द्वादशपटेङे ॥)

# सप्तमातरः ।

# सप्तमातरः।

### सप्तमातरः।

भधातस्संप्रवश्यामि मातृणां स्थापनं परम् ।
नैर्म्मतस्य वधार्थाय ब्रह्मणा चापि निर्मिताः ॥
ब्रह्माणी ब्रह्मवलुर्यान्महेशीमीश्वरोपमाम् ।
कुमारवब कीमारी विष्णुवद्वेष्णवी तथा ॥
कोधाननां तु वाराही वामनी तु हलायुधाम् ।
शक्राणी शक्रवलुर्याचामुण्डीसुप्रक्रिपणीम् ॥
सुविकीर्णजदामारां स्थामवर्णौ चतुर्मुजाम् ।
कपालश्रूलहस्तां च चामुण्डी कारयेत्ततः ॥
वरदामयहस्तास्तु तत्तदायुधधारिणः ।
तत्तद्वर्णसमायुक्ता वाहनध्यजसंयुताः ॥
चतुर्मुजास्तु सर्वाश्व निष्नासनसंस्थिताः ।

(सप्रमेदागमे दिचलारिंशत्तमपटके ॥)

#### प्रतिमास्थणानि ।

ब्रह्मेशगुहिबिष्णुनां तथेन्द्रस्य च शक्तयः । शरीरेम्यो विनिष्क्रम्य तद्र्पेश्वण्डिकां ययुः ॥ यस्य देवस्य यद्र्पं यथाभूषणवाहनम् । तद्भदेव हि तच्छक्तिरसरान्योद्धमाययौ ॥ हंसयुक्तविमानाप्रे साक्षसूत्रकमण्डलुः । थायाता ब्रह्मणः शक्तिब्रह्माणी सामिधीयते ॥ माहेश्वरी कृषारेद्धा तिश्च वरघारिणी । महाहिबळया प्राप्ता चन्द्ररेखाबिभूषणा ॥ कौमारी शक्तिहस्तां च मयूरवरवाहना । योद्धमम्याययौ दैत्यानम्बिका गुहरूपिणी ॥ तथैव वैष्णवी शक्तिर्गरुडोपरि संस्थिता । शह्यकगदाशाईखङ्गहस्ताम्युपाययौ ॥ यञ्जवाराहमत्रङं रूपं या बिभतो हरे: । शक्तिस्साप्याययी तत्र वाराही विभती तनम् ।। नारसिंही नृसिंहस्य विश्वती सद्दर्श वपुः । प्राप्ता तत सटाकेपिक्षप्तनक्षतसंहतिः ॥ बज्रहस्ता तयैवैन्द्री गजराजोपरिस्थिता । प्राप्ता सहस्रमयना यथा शकस्त्रचेष सा ॥

ततः परिष्टतस्ताभिरीशानो देवशक्तिमिः । हन्यन्तामसुराश्शीष्रं मम प्रीत्याह चण्डिकाम् ॥ ततो देवीशरीराषु विनिष्कान्तातिभीषणा । चण्डिका शक्तिरसुप्रा शिवाशतानिनादिनी ॥

(इति मार्कण्डेयपुराणे ॥)

### त्रासी ।

चतुर्वक्त्रा चतुर्वाहुसंयुक्ता हेमसिक्भा । दक्षिणेऽभयशूळं च वरदं चाक्षुमाळिका ॥ रक्तपद्मासनासीनां हंसवाहनकेतुकाम् । जटामकुटसंयुक्तां पीताम्बरधरां वराम् ॥ ब्रह्माणीं होवमाख्यातां ब्रह्मकुक्षसमात्रिताम् ।

(अंशुमद्रेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

तत्र ब्राह्मी चतुर्वक्ता षड्सुजा हंससंस्थिता । पिङ्गला भूषणोपेता मृगचर्मीत्तरीयका ॥ वरं सूतं सुवं धत्ते दक्षबाहुत्रये क्रमात् । वामे तु पुस्तकं कुण्डी विभती चामयप्रदा ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

चतुर्श्वजा विशालाक्षी तसकाव्यनसन्निमा । वरदाभयहस्ता च कमण्डल्वक्षमालिका ॥ हंसम्बजा हंसरूढा जटामकुटधारिणी । रक्तपद्मासनासीना ब्रह्माणी ब्रह्मरूपिणी ॥ (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

ब्रह्माणी हंसमारूढा साक्षसूत्रकमण्डलुः । स्नुचं तु पुस्तकं धत्ते ऊर्ध्वहस्तद्वये शुभा ।। (रूपमण्डने ॥)

### माहेश्वरी।

चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च अतिरक्तसमप्रमा । शूलामयकरा सब्ये वामे वरदसंयुता ॥ जपमाळासमायुक्ता जटामकुटसंयुता । ईश्वरेणोपमा द्येषा शिवा माहेश्वरी स्मृता ॥

(अंग्रुमद्भेदागमे सप्तचलारिशपटले ॥)

माहेश्वरी दृषारूढा पश्चवक्त्रा त्रिकोचना । शुक्रेन्द्रमृजटाज्दा शुक्रा सर्वसुखप्रदा ॥

षङ्गुजा वरदा दक्षे सूत्रं डमहकं तथा। शूळवण्टाभयं वामे सैव धत्ते महाभुजा॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

तिनेत्रा ग्रुक्कवर्णा च शूळपाणिईपध्वजा। वरदाभयहस्ता च साक्षमाळकरान्विता॥ जटामकुटिनी शम्भोर्मूषणी सा महेश्वरी।

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

माहेश्वरी प्रकर्तन्या दृषभासनसंस्थिता । कपाल्स्ट्रलखद्वाङ्गवरहस्ता चतुर्भुजा ॥

(रूपमण्डने ॥)

# कौमारी ।

चतुर्भुजा तिनेत्रा च रक्तवस्त्रसमन्विता । सर्वाभरणसंयुक्ता वाचिकाबद्धमाकुटी (१)॥ शक्तिकुक्कुटह्स्ता च वरदाभयपाणिनी । मयूरध्वजवाही स्यादुदुम्बरबुमात्रिता ॥ कौमारी चेति विख्याता सर्वकामफलप्रदा ।

(अञ्चमद्भदागमे सप्तचत्वरिशपटले ॥)

कौमारी रक्तवर्णा स्यात् षड्वक्त्रा सार्कलोचना । रविबाहुर्मयूरस्था वरदा शक्तिभारिणी ॥ पताकां विभती दण्डं पात्रं बाणं च दक्षिणे । बामे चापमयो चण्टां कमलं कुक्कुटं त्वभः ॥ परशुं विभती तीक्ष्णं तदभस्वभयान्त्रिता ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

कौमारी चैव कर्तव्या मयूरासनशक्तिभृत् । त्रिदण्डी काल्रुक्तपा च रक्तमाल्या सकुक्कुटा ॥ (देवीपुराणे ॥)

कुमारसदृशा कन्या वर्णवाहनकेतुमिः । वासिकाबद्धमकुटा (१) शक्तिकाङ्कृशधारिणी ॥ रक्तवस्त्रा महावीर्या हारकेयूरभृषणी । वरदाभयहस्ता च कामारी कुङ्कुमप्रभा ॥ (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

कुमाररूपा कौमारी मयूरवरवाहना । रक्तवस्त्रधरा तद्बच्छुल्झक्तिगदाधरा ॥

(रूपमण्डने ॥)

#### प्रतिसास्क्षणानि ।

# वैष्णवी ।

शक्कमधरा देवी वरदाभयपाणिनी ।
सुस्तना चारुवदना स्यामाभा च सुलोचना ॥
पीताम्बरधरा देवी किरीटमकुटान्विता ।
राजवृक्षं समाश्रिल गरुडध्वजवाहिनी ॥
वैष्णवी पीठगा देवं (१) विष्णुभूषणभूषिता ।
(अंशुमब्रेदागमे ससचलारिशपटले ॥)

वैष्णवी ताक्ष्येगा स्थामा षड्भुजा वनमालिनी । वरदा गदिनी दक्षे बिभ्रती चाम्बुजस्नजम् ॥ शङ्कचकाभयान्यामे सा चेयं विलसद्भुजा । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

सुसिद्धा वैष्णवी कार्या शङ्कचक्रगदाम्बुजा । वनमालाकृतापीडा पीतवस्त्रा सुशोमिता ॥ (देवीपुराणे ॥)

पद्मपत्रविशालाक्षी स्थामवर्णा महाबला ।
शङ्कचकगदापद्मधरबाहुचतुष्टयी ।।
गरुदध्यवसंयुक्ता वैष्णवी विष्णुभूषणी ।
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

वैष्णवी विष्णुसदशी गरुडोपरि संस्थिता । चतुर्वाहुश्च वरदा शङ्खन्त्रगदाधरा ॥

(रूपमण्डने ॥)

### वाराही।

बराहवक्त्रसद्दशा प्रलयाम्बुदसिन्नमा ।
करण्डमकुटोपेता विद्रुमाभरणान्त्रिता ॥
हलं च वरदं सन्ये वामे अभयशक्तिके ।
करपहुमं समात्रित्य गजम्बजसवाहिनीम् ॥
वाराही चेति विख्याता नाम्ना सर्वफलप्रदा ।
(अंशुमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

कृष्णवर्णा तु वाराही स्करास्या महोदरी । वरदा दण्डिनी खड्गं विभ्रती दक्षिणे सदा ॥ खेटपाशाभयान्वामे सैव चापि लसद्भुजा ।

(बिष्णुधर्मीत्तरे ॥)

कृष्णा पीताम्बरा शाङ्गी सर्वसम्पत्करी नृणाम् । पवित्रास्त्रङ्गतोरस्का पादन्पुरसंयुता ॥

#### प्रतिमास्क्षणानि ।

सम्येऽभयहर्लं चैव मुसलं वर(द)मन्यके । बराहबक्त्री वाराही यमभूषणभूषणी ॥

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

वाराहीं तु प्रवक्ष्यामि महिषोपिर संस्थिता । वराहसदृशी देवी घण्टाचामरधारिणी ॥ गदाचक्रधरा तद्ववद्दानवेन्द्रविघातिनी । तोकानां च हितार्थाय सर्वव्याधिविनाशिनी ॥

(रूपमण्डने ॥)

वैवस्वती प्रकर्तन्या दुर्द्धरा महिषोपरि । सूकरास्या कपाळेऽसृक् पिवन्ती दण्डधारिणी ॥ (देवीपुराणे ॥)

## चामुण्डा

चतुर्शुजा त्रिनेत्रा च रक्तवर्णोर्ध्वकेशिका । कपालशुल्हस्ता च वरदाभयपाणिनी ॥ शिरोमालोपबीता च पद्मपीठोपरि स्थिता । व्याप्रचर्माम्बरधरा वटदृक्षसमाश्रिता ॥

#### प्रतिमास्ध्रणानि ।

चामुण्डीलक्षणं द्येवमेकवेरे च तत्समम् । वामपादस्थिता स्सर्वोस्सन्यपादप्रलम्बिताः ॥ (अंश्चमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

चामुण्डा प्रेतगा रक्ता विक्वतास्याहिभूषणा ।
दंध्रेष्रा श्रीणदेहा च गर्ताक्षी भीमरूपिणी ॥
दिग्बाहुः क्षामकुक्षिश्च मुसलं कवचं शरम् ।
अङ्कृशं विश्वती खङ्गं दक्षिणे खथ वामतः ॥
वेटं पाशं धनुर्दण्डं कुठारं चेति विश्वती ।
(विष्णुधर्मोक्तरे ॥)

दीर्घजिद्धोर्घ्वकेशा च कृष्णका कृष्णदेष्ट्रिका ।
निर्मासा व्यावृतमुखी चण्डी खण्डेन्दुमण्डिता ॥
काली कपालमाला च शवास्टा कृशोद्दी ।
कौशिकारोहिणी वासौ चामुण्डा गृधकेतुका ॥
मांसखण्डसुसंपूणे कपालं वामपाणिमाक् ।
शूलाही दक्षिणे चैव विद्वर्वामकरस्थकः ॥
व्याष्ट्रचर्माम्बरा काली तिनेत्री शङ्कुण्डली ।
लोकानां मातरस्ससमातरः कथिता इमाः ॥
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

#### प्रतिमाकश्चणानि ।

## इन्द्राणी ।

चतुर्भुजा सिनेत्रा च रक्तवर्णा किरीटिनी। शक्तिवज्ञधरा चैव वरदाभयपाणिनी॥ सर्वाभरणसंयुक्ता गजम्बजसवाहिनी। इन्द्राणी चेति विख्याता कल्पद्रुमसमाश्रिता॥ (अंशुमद्भेदागमे ससचत्वारिंशपटले॥)

ऐन्द्री सहस्रहक्सौम्या हेमाभा गजसंस्थिता । वरदा सूत्रिणी वज्रं विभ्रत्यूष्वं तु दक्षिणे ॥ वामे तु कळशं । पात्रं त्वभयं तदधःकरे (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

एन्द्री सुरवराध्यक्षा गजराजोपरि स्थिता । वज्राङ्क्षशधरा देवी हारकेयूरभूषिता ॥ (देवीपुराणे ॥)

वज्रहस्ता गजारूढा छोचनद्वयसंयुता । वज्राङङ्कारसंपन्ना गजेन्द्रध्वजवाहना ॥ बरदाभयशक्त्यासबाहुकेन्दु २ प्रकीर्तिता । (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

१. कमकमिति श्रीतत्वनिश्विपाठः । २. बाहुकैन्द्रीति स्यात् ।

प्रतिमालक्षणानि ।

इन्द्राणी चेन्द्रसदृशी बन्नशृङ्गदाधरा । गजासनगता देवी छोचनैबंडुमिईता ॥

(रूपमण्डने ॥)

वीरभद्रलक्षणम् ।

चतुर्शुजं त्रिनेत्रं च जटामकुटमण्डितम् । सर्वामरणसंयुक्तं खेतवर्णं दृषध्यजम् ॥ शूळं चामयहस्तं च दक्षिणे तु करद्वयम् । गदावरदहस्तं च वामपार्थे करद्वयम् ॥ श्वेतपद्मासनासीनं वटदृक्षसमात्रितम् । बीरमदमिति ख्यातं बाझीरूपं ततः शृणु ॥

(अंशुमद्भेदागमे सप्तचलारिशपटले ॥)

वीरेश्वरश्व मगवान्त्रवारूढो धनुर्घरः । वीणाहस्तिविश्वराण्य मातृणामप्रतो भवेत् ॥ मध्ये च मातरः कार्या अन्ते तेवां विनायकः ।

(रूपमण्डने ॥)

१. बीणात्रिशूलहरूबेति स्यात्।

# ज्येष्ठा ।

## ज्येष्ठा ।

## ज्येष्टा ।

हिभुजाकनसङ्काशा छम्बोष्ठा तुङ्गमासिका। छम्बमानस्तना कुक्षी नीछं वा रक्तवाससी।। उत्पछं दक्षिणे हस्ते पीठे वामकरस्थितः । मद्रपीठस्थिता वापि द्विपादं चैव छम्बिनि ।। सर्वाभरणसंयुक्ता वाचिकाबद्धमाकुटी (१)। काकष्वजसमायुक्ता सालका तिलकान्विता।। तस्या दक्षिणपार्श्वे तु वृषो वै वृषवाहना । दिस्रुजो दक्षिणे हस्ते दण्डं वामे तु सूत्रकम् छम्बयेदक्षिणं पादं वाममुक्तुटिकासनम्। श्वेतवर्णमहाकाया सर्वाभरणभूषिता।।

 'वामे तु करकं न्यसेदि'ति पाठान्तरम्। २. छम्बतामिति स्वात् ।
 'व्यास्यं वृष्यं तये' ति सुप्रभेदवक्तासुसारेण वृष्यभानन इति स्वात् ।
 एतदारभ्य दुकूळवत्तनान्वितेस्यन्तानां सर्वेदामपि विशेषणानां वृषान्ववीषित्या-सुक्तित्तवा विपरिणामस्समीवीनः । ४. सृषिधृगिति पाठान्तरम् । प्रतिमालक्षणानि ।

किरीटमकुटोपेता दुक्छवसनान्विता । वृषं वै दक्षिणे श्वेवं वामे त्वग्निमधोच्यते ॥ सुस्तना यौवनाङ्गा च सर्वाभरणभूषिता । कृष्णाजननिमा रक्तवक्षेणैव तु भूषिता ॥ करण्डमकुटा द्रयश्ची वामप......न्विता । सब्येनोकुटिकासीना इस्तादुरप्रधारिणी ।।

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

अथातस्तंप्रवस्त्यामि ज्येष्ठायास्त्यापनं परम् । आदिशक्तेस्समुत्पना पश्चादुदिषसंभवा ॥ उदधौ मध्यमाने तु चोत्यिता सा गजानन !। कालाजनिमा देवी सर्वाभरणभूषिता ॥ कररूढा कलेपत्नी सुखला दुहितातनुः । जानुपार्थे मणिर्वाय दृषास्यं दृषमं तथा ॥ दृषमो रक्तवर्णस्तु मणिः काळनसप्रमा । रूपाण्येतानि कृत्वा तु प्रतिष्ठां सम्यगाचरेत् ॥

(सुप्रभेदागमे पश्चनातारिंशपटछे॥)

प्रतसंख्यादर्शन्तरे न । २. 'सरारुडा क्वेः पत्नी सुसाधीना हिता तत्तु' रिति पाठान्तरम् ।

## प्रतिमाकक्षणानि ।

तुङ्गनासा च छम्बोष्ठी छम्बमानस्तनोदरी । भाळोहिता स्मृता द्वेषा ज्येष्ठाऽलक्ष्मीरिति श्रिये ॥ उत्पळामयहस्तेयं द्विभुजा बीरवन्दिता । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

पीनोर्बी पीनगण्डा च पीनस्तनभरोदरी । नीळकाळकसीमन्ता सधिमाछशिरोरुहा ॥ क्रिग्धाक्रननिमा रक्ता बिम्बोष्ठी तुङ्गनासिका । द्विमुजा च द्विनेत्रा च कुमुदं दक्षिणे करे ॥ कन्यापुत्रान्विता देवी दक्षिणेऽदक्षिणेऽपि च । देव्या बाहुसमं कुर्यात् कन्यकापुत्रकौ क्रमात् ॥ पुत्रो वृषभवक्त्रस्तु दिभुजौ च दिनेत्रकौ । ज्येष्ठाया आकृतिहोंचं पद्मजाकृतिरुच्यते ॥

## ज्येष्ठाभेदः ।

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

रक्तज्येष्ठा च नीला च भूतलार्पितपादका । भूतलं स्पृशते दोर्म्या द्विमुजा बीरबन्दिता ॥

(बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

१. 'पीनोरू 'रिखर्यः ।

#### प्रतिमालक्षणानि ।

சேட்டையின் பெயர்—முகடி தௌவை கலதி மூதேவி காக்கைக்கொடியாள் கழுதைவாகணி சேட்டை கெடலணங்கு சேட்டை பெயரே.

(சேக்தன் நிவாகாம், தெய்வப்பெயர்தொகுதி.)

- மூதேவியின்பெயர்—கழுதையூர்தி சாக்கைக்கொடி யாண்முகடி தௌவை கலதி மூதேவி.
- மற்று மூதேவியின் பெயர்—சிர்கேடி கேட்டை கெட லணங்கேகவேணி சேட்டையென விளம்புவர்.
- மூதேவியூர் தி படை கொடியின் பெயர்—வாகனங் கழுதை படை துடைப்பங் காகங்கொடியெனக் கழுறல் வேண்டும்.

(பிங்கலகிகண்டு, பெயர்பிரிவு வாணவர்வகை.)

சேட்டை யிக்திரைக்கு மூத்தாள் சீர்கேடி சிறப்பிலாதா ளீட்டிய வேகவேணி கெடுங்காகத்துவசமுற்றுள் கேட்டையே கெடலணங்கு கழுதைவாகனி கேடெல்லா மூட்டிய கலதி தௌவை முகடி மூதேவிபாமே.

(சூடாமணிகிகண்டு, தெய்வப்பெயர்த்தொகுதி)

## शुभमस्त



| PAGE.                                                       | Page.                             |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| Abanindranāth Tagore 100                                    | Ādivarāba, same as Bhū-           |
| Abhanga 57                                                  | varāha 132                        |
| Abhaya-hasta 14, 53, 57, 58, 65,                            | Agamas 50, 78, 110, 132, 137,     |
| 80, 81, 87, 89, 97, 98, 100, 102,                           | 175, 342, 381                     |
| 105, 127, 128, 136, 143, 151,                               | Agastya 267                       |
| 152, 158, 161, 165, 206, 213, 219, 221, 240, 248, 271, 286, | Aghôraśivāchārya 53               |
| 319, 322, 388, 339, 341, 344,                               | Agla 331 f.n.                     |
| 346, 355, 358, 359, 360, 861,                               | Agni 7, 60, 76, 125, 144, 283,    |
| 362, 366, 371, 372, 383, 384,                               | 292, 303, 304, 350, 357, 399      |
| 385, 386, 387, 389, 393                                     | Agni-Durgā 342, 843               |
| Abhicharika, a variety of                                   | Agni-kundas 360, 370              |
| image of Vishnu, 84 f.n., 85, 90, 95, 96                    | Agnimatha (?) 394                 |
| Achyuta 230, 232, 233                                       | Agnepurāna 125, 131, 134, 181,    |
| Adhama, form of image, 80, 83,                              | 186, 195, 200, 201, 216, 219,     |
| 84, 86, 89, 90, 91, 94, 95, 96,                             | 221, 225, 241                     |
| 98, 109                                                     | Agni-tattva 399                   |
| Adharma 295                                                 | Agniyākārī 398                    |
| Adhirājas, kirīţa-makuţa for, 29                            | Ahankāra 298                      |
| Adhirājas, karaņda-makuţa<br>for 30                         | Ahimsā 266                        |
| Adhirājas, queens of, wear                                  | Ahirbudhnya-samhıtā 234, 291 f.n. |
| kēša-bandha 30                                              | Aihole 108, 113                   |
| Adhirājas wear kuntaļa 30                                   | Airāvata 46, 111                  |
| Adhōkshaja 230, 232                                         | Airyaman 311                      |
| Ādimūrti 261, 262, 263                                      | Aiśvarya 234, 236, 237            |
| Ādiéakti 342                                                | Aitarēya-brāhmaņa 45              |
| Adisesha 93, 95, 104, 107, 108,                             | Ajitā 362                         |
| 109, 110, 114, 115, 132, 133, 134, 139, 140, 141, 143, 154, | Ajmere 254                        |
| 169, 261, 262, 263, 264                                     | Ājñā 329                          |
| Aditi 74, 75, 161, 163, 299                                 | Ajñāna 295                        |
| Aditya-purana 266                                           | Ajyapātra 11, 250                 |
| Adityas 74, 75, 95, 299, 307,                               | Ākāśa 61, 898                     |
| 309, 310, 311, 317                                          | Ākāśarūpiņi 398                   |

| PAGE.                                                                                                                                                     | PAGE.                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Akshamālā, 13, 54, 56, 57, 58, 81, 202, 258, 255, 256, 258, 266, 310, 316, 320, 321, 335, 357, 359, 360, 861, 366, 368, 370, 372, 377, 378, 383, 384, 387 | Añjali-hasta 16, 91, 108, 113, 133, 134, 139, 141, 144, 153, 166, 169, 176, 178, 194, 204, 211, 259, 263, 265, 268, 285, 288, 323, 370 Ańkuśa 1, 2, 8, 49, 52, 54, 55, 56, |
| Akshara 335                                                                                                                                               | 57, 58, 59, 68, 65, 66, 144, 257,                                                                                                                                          |
| Akshara 335<br>Alaka-ehudaka 27, 80                                                                                                                       | 258, 287, 288, 291, 292, 294,                                                                                                                                              |
| Alakshmi 398                                                                                                                                              | 335, 338, 339, 343, 345, 346,                                                                                                                                              |
| Ālamba 293                                                                                                                                                | 347, 355, 357, 361, 365, 366,                                                                                                                                              |
| Alidbasana, 19, 134, 141, 154, 158,                                                                                                                       | 371, 372, 378, 386                                                                                                                                                         |
| 161, 169, 263, 269, 357, 358, 365                                                                                                                         | Annapūrņā 12, 370                                                                                                                                                          |
| Ālvārs 890                                                                                                                                                | Annapūrņā 12, 870 Antarātman 145 Antariksha-lōka 162, 166                                                                                                                  |
| Ambā 358.                                                                                                                                                 | Antariksha-löka 162, 166                                                                                                                                                   |
| Alvārs          390           Ambā          358           Ambikā         196 f. n.,         358           Amrita         251, 284, 285                    | Anugrana 395                                                                                                                                                               |
| Amrita 251, 284, 285                                                                                                                                      | Anuśāsana-parvan 227                                                                                                                                                       |
| Amriba-ghata 3/2                                                                                                                                          | Aparājita 362, 369                                                                                                                                                         |
| Améa 36, 119, 120, 382                                                                                                                                    | Apsaras 94, 95, 308 f.n., 370                                                                                                                                              |
| Amsumadbhedāgama 306, 318<br>321, 373, 877, 384, 394                                                                                                      | Aramula, in Travancore.  manufacture of metal                                                                                                                              |
| Anahata 329                                                                                                                                               | mirrors in, 12                                                                                                                                                             |
| Ānandakumāraswāmi, Dr 221                                                                                                                                 | Archalogical Survey of                                                                                                                                                     |
| Auanta 200, 257, 258                                                                                                                                      | Mayurabhañja, 19, f.n., 301                                                                                                                                                |
| Anantasana, description of,. 19                                                                                                                           | Archælogwal Survey of<br>Western India, Belgaum                                                                                                                            |
| Anantasayana 114                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                            |
| Anasûya 251, 252                                                                                                                                          | and Kaladg: 174<br>Ārdra, nakshatra, 85, 90                                                                                                                                |
| Anastasayana        114         Anastya       251, 252         Andhakara        382                                                                       | Arikēsari-Parākrama Pāndyadēva,                                                                                                                                            |
| Andhakasura 379, 380, 381, 382                                                                                                                            | 64, 210                                                                                                                                                                    |
| Angada 242, 344                                                                                                                                           | Arishta 197 Artha 306 Ariñjigai 390 Arjuna 210, 211, 273                                                                                                                   |
| Angulas, a measure 21, 23, 28                                                                                                                             | Artha 306                                                                                                                                                                  |
| 31, 92, 163, 164, 186, 189,                                                                                                                               | Arinjigai 390                                                                                                                                                              |
| 190, 201, 203, 239                                                                                                                                        | Arjuna 210, 211, 273                                                                                                                                                       |
| Anguļiya        59         Āngūr        279         Aņimāņdavya        351                                                                                | Arupa 283, 812, 318, 316, 317                                                                                                                                              |
| Angur 279                                                                                                                                                 | 334                                                                                                                                                                        |
| Aņimāņdavya 251                                                                                                                                           | Arundhati 369                                                                                                                                                              |
| Animals in the hands of                                                                                                                                   | Arys 335                                                                                                                                                                   |
| images 11                                                                                                                                                 | Arundhati 869  Ārys 355  Aryaman 77, 309, 311  Āsanamūrti 78                                                                                                               |
| Aniruddha 212, 230, 232, 288,                                                                                                                             | Asanamūrti 78<br>Asanas 17-21, 85, 839                                                                                                                                     |
| 234, 236, 237, 238, 240                                                                                                                                   | Asanas 17-21, 85, 889                                                                                                                                                      |

|                                   | PAGE.       | PAGE.                                                       |
|-----------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------|
|                                   | 90          | Ayudhas, Ayudha-purushas, 63,                               |
| Asi, same as khadga,              | 292, 298    | 91, 93, 95, 97, 105, 107, 109,                              |
| Ashta-tāla measure                | 288         | 110, 111, 112, 113, 115, 156,<br>167, 288, 298              |
| •                                 | 277         | Bádámi, 104, 140, 157, 159, 172.                            |
| Aśōka tres<br>Aśrama              | 348, 397    | 174, 255, 287                                               |
| A 95 96 115 190.                  | 121, 122,   | Bådaråyani 124                                              |
| 109 196 197 131.                  | 144. 146.   | Badara tree 276                                             |
| 147 140 152,162, 103,             | 10(' 1(1'   | Badari 274                                                  |
| 179, 216, 217, 804, 384           | , 345,346,  | Baga, same as Bagho 311                                     |
| 348, 351, 352, 353,               | 379, 380    | Bagali 108                                                  |
| 1                                 | 381         | Baichoja of Nandi 214, 263                                  |
| 110010                            | 381         | Bala 234, 237                                               |
| Asüyā<br>Aśvārūḍhadēvī            | 371         | Bala 333, 372                                               |
| Asvattha                          | ***         | Balabhadra 200                                              |
| Asvatirtha                        | 182         | Bálachandra 48, 59, 60                                      |
| Asvins 75. 94, 305                |             | Bala-Ganapati, description of, 52                           |
|                                   | 345, 346    | Báļáji 270                                                  |
| Atasi<br>Atma-mūrti               |             | Bāla-Krishņa 215                                            |
|                                   | 294         | Balapramathani 364, 400                                     |
| Ātman<br>Atharvaņa-vēda           | 73          | Balarama, 3, 20, 195, 200, 201,                             |
| Atharvana-veau<br>Atiobandika     | 357         | 202, 212, 239, 240                                          |
| Ationandika<br>Atma-vidya         | 382         | Balavān 48, 49                                              |
|                                   | 251         | Balavikarnikā 363, 399, 400                                 |
| Atri                              | 73          | Bali, 161, 162, 163, 166, 167, 171,                         |
| Auroavabha<br>Avarana 247         | , 248, 249  | 172, 173, 174, 176, 180f. n., 397                           |
| Avarana-dévatás                   | 247, 248    | Bali-pitha, 382                                             |
| Avataras of Vishnu 32             |             | Bamoajala-Sulla 301                                         |
| 120, 124, 127, 128,               | 156, 189,   |                                                             |
| 120, 121, 121, 150,               | 247         | 172, 186, 189, 202, 223, 256, 257, 258, 261, 269, 278, 289, |
| Avesa, definition of,             | 119         | 292, 293, 342, 343, 346, 347,                               |
| of Parasurama                     | 120         | 356, 357, 359, 363, 364, 369                                |
| Avidya 29                         | 3, 295, 382 | 386, 388                                                    |
| Avighna                           | 48          | Bellary 103, 279                                            |
| Avyanga, same as ah               | yanga, 308  | Bělůr, 143, 177, 178, 243, 259                              |
| f.n., 31                          | £, 316, 316 | Benares 271                                                 |
| Avyonhana,<br>Ayodh <del>ya</del> | 308 f.n.    | Bengal 100, 142, 359                                        |
| Ayōdh <b>ya</b>                   | 188         | Bengel 100, 142, 859 Bbadra 368                             |

| PAGE.                                                      | PAGE.                                                       |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Bhadrakálí 196 f. n., 357                                  | Bhrigu 80, 82, 83, 84 f. n., 86, 88,                        |
| Bhadrapitha, description of, 20                            | 89, 91, 93, 95, 96, 109, 121,<br>181, f. n., 182, 262, 321  |
| Bhadrasans 17, 18, 368, 393                                |                                                             |
| Bhaga 309, 310, 311                                        | Bhringi 87                                                  |
| Bhagavad-gitā 211                                          | Bhū 380, 381                                                |
| Bhagavata-purana 123, 124, 127,                            | Bhujanga-valaya, an ornament                                |
| 128, 180, 185, 186, 195, 216,                              | of Siva, description of, 23, 271  Bhūlōka 162, 166          |
| 266                                                        | Bhúmideví 13, 80, 82, 86, 87, 88,                           |
| Bhagavati 361                                              | 89, 90, 93, 94, 99, 100, 102, 106,                          |
| Bhairava 9, 381, 382                                       | 107, 108, 109, 111, 113, 115,                               |
| Bhairavī 366                                               | 132, 133, 134, 136, 139, 144, 151,                          |
| Bhakti 215                                                 | 153, 209, 240, 242, 264, 375, 376,                          |
| Bhakti-Vighnésvara, descrip-                               | 376<br>Bhúta-ganas 37, 362, 398                             |
| tion of, 52                                                | Bhūta-mata 362                                              |
| Bhāradvāja 355                                             | Bhúta-tanmátrás 293                                         |
| Bharata 194, 195                                           | Bhuvanēśa-Ganapati 58                                       |
| Bharata-śāstra 213 f.n.,                                   | Bhuvanesvari 371                                            |
| Bhāratí 335                                                | Bhūvaraha, description of, 132                              |
| Bháshá 335                                                 | Drishaham 000 990                                           |
| Bhāskararāya 294                                           | Biles 90 974                                                |
| Bhauma 300, 305, 319, 320, 323                             | Bindu 990                                                   |
| Bhavání 340                                                | Birudas 214                                                 |
| Bhavishyat-purana 47, 301, 303,                            | Bodhayana-Grihya-Sutras . 390                               |
| f.n., 304, 305, 396, 308 f.n., 314                         | Bombay 142, 172                                             |
| Bhēri 167                                                  | Bombay School of Sculpture. 63                              |
| Bhima 399                                                  | Brahmā 11, 13, 29, 45, 78, 76, 81,                          |
| Bhimā 334                                                  | 1 82 83 86 88 89 90 91 98 94                                |
| Bhindi . 289                                               | 95, 111, 112, 122, 123, 124, 125,                           |
| Bhishma-parvan of Mahabharata                              |                                                             |
| 275                                                        | 138, 139, 140, 144, 145, 146, 149, 157, 165, 170, 171, 178, |
| Bhoga, variety of image of<br>Vishnu. 79                   | 180 100 000 000 000 001                                     |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                    | 262, 263, 264, 265, 266, 335,                               |
| Bhögásanamúrti 87, 88, 106<br>Bhögasavanamúrti 92, 94, 112 | 386, 347, 350, 355, 356, 372,                               |
| Bhogasthanakamurti 81, 82, 83,                             | 377, 379, 382, 383<br>Brahmachárin 288                      |
| 97, 98                                                     | Brahmachārin 238<br>Brahma-pada 85, f. n.                   |
| Bhramaras 334                                              | Brāhmanas 76, 130, 181, 182, 184,                           |
| Bhramari 384                                               |                                                             |
|                                                            | , 210 11 201                                                |

| PAGE.                                                        | PAGE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Brahmanaspati 45, 46                                         | Chakrattāļvār 290                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Brahmani 381, 383, 384, 389                                  | Chakravarttins 29 f. n., 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Brahmanda 168, 169, 336                                      | Chālukya 2, 7, 23, 103, 104, 141,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Brahmanda-purana 60, 61, 171                                 | 219, 255, 812, <b>3</b> 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Brahmäsana 85                                                | Chamara 107, 165, 242, 243, 259,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Brahmāsana 85<br>Brahma-sūtras 92                            | 289, 290, 316, 347 f. n., 367,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Brahmavaivarta-purāna 45, 46,                                | 374                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 195                                                          | Chāmuṇḍā 21, 364, 380, 381, 383, 386, 389                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Brāhmi 335                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Brihad-brahma-samhıtā 78 235                                 | Chanda        351         Chandā        357         Chanda-nāyikā        357                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Brihad-dharma-purana 265                                     | Chanda năvileă 957                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Brihat-samhitā 201, 202, 219, 228                            | Chandarūnā 857                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Brihaspati 45, 46, 121, 300, 305,                            | Chandarūpā         857           Chandavati         357           Chandikā         333, 346           Chandogrā         357                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 320, 323                                                     | Onandavan 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Buddha 25, 102, 120, 123, 216,                               | Chandika 333, 346                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 218, 219, 220, 221, 265, 273,                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 301                                                          | Chandra 82, 83, 86, 88, 89, 94, 95,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Buddhi 44, 48, 62, 293                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Buddhism 219                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Buddhist period, vajra re-                                   | Chandrajñāna 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| presented in, 8, 219, 273                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Budha 300, 305, 320, 323                                     | Chandrasana 368                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Burgess 8 f. n., 79                                          | Chandrasekbara 335                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Calcutta Museum 175, 179                                     | Chanūra 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Chakra 1, 4, 53, 64, 80, 81, 86,                             | Chara-rāśi, same as chara-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 89, 95, 97, 99, 100, 101, 102, 104, 105, 108, 109, 119, 113, | bhavana 85, 85 f. n., 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 120, 127, 128, 132, 185, 136,                                | Chaturviméatiműrtayah 175, 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144, 150, 152, 153, 155, 156,                                | Obauri 140, 361                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 158, 161, 164, 165, 167, 170,                                | Ohennakēšavasvamin temple 177,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 175, 177, 178, 179, 195, 201,                                | 243, 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 204, 209, 210, 223, 228, 229,                                | Chhandas 249 f. n.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 230, 231, 236, 239, 240, 243, 248, 250, 253, 254, 255, 256,  | Chhandas 249 f. n. Chhannavira 81 Chhāya 307, 814                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 257, 258, 261, 262, 267, 268,                                | Ohhāya 307, 314                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>269</b> , 271, 275, 278, 286, 287,                        | Uninna 336                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 288, 290, 291, 292, 295, 310,                                | Chinmudra, same as vyakhyana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 317, 330, 339, 341, 342, 343,                                | mudrā and sandarsanamudrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 345, 346, 347, 356, 357, 358,                                | 14, 16, 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 380, 384, 385                                                | t contract to the contract to |
| Chakra-purusha 290                                           | Chitraratha 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| PAGE.                                                              | PAGE.                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Chōja         890, 391           Conjeevaram         104, 105, 269 | Dattātrēya, 104, 123, 181, 238,                                                                                                                       |
| Conjeevaram 104, 105, 269                                          | 251, 252, 258, 254, 255                                                                                                                               |
| Crusaders 5                                                        | Dayā 238, 266                                                                                                                                         |
| Cupid, Indian, 210                                                 | Deogarh 110                                                                                                                                           |
| Dadikkombu 107, 108, 157, 158,                                     | Dēva-gaņas, same as Dēvas 105,                                                                                                                        |
| 160, 269                                                           | 360, 379, 380<br>Danahi                                                                                                                               |
| Daityas 198, 199, 217, 218                                         | Dēvakī 195, 196 Dēvala 267                                                                                                                            |
| Daivika-pada 85 f.n.<br>Daivika-Vāsudēva 240                       | Děvakí 195, 196 Děvala 267 Děvanāgari 331                                                                                                             |
| Daivika-Vāsudēva 240                                               | Devas 35, 36, 115, 140, 171, 360                                                                                                                      |
| Dakshina 145<br>Dākshināchāra 101                                  | Dēvatas 308, f.n.                                                                                                                                     |
| Dākshiņāchāra 101                                                  |                                                                                                                                                       |
| Dakshinamurti, viņā in the hand                                    | Devi, 14, 48, 54, 55, 101, 137, 141, 142, 143, 144, 204, 205,                                                                                         |
| of, 9                                                              | 206, 249, 253, 260, 327, 332,                                                                                                                         |
| Damaru, 9, 253, 343, 346, 353,                                     | 333, 336, 337, 338, 339, 340,                                                                                                                         |
| 357, 365, 366, 387                                                 | 341, 345, 846, 348, 349, 350,                                                                                                                         |
| Dambödbhava 274 Dussaha 395, 396, 397                              | 353, 354, 357, 361, 372, 378, 390, 894.                                                                                                               |
|                                                                    | Dēvi-bhāgavata 260                                                                                                                                    |
| Dāmodara 229, 232, 233, 234, 237, 238                              |                                                                                                                                                       |
| Dānavas 125, 171, 172                                              | 385, 388,                                                                                                                                             |
| Danda 167, 212, 248, 257, 258,                                     | Dhammilla 27, 30, 107                                                                                                                                 |
| 287, 288, 289, 302, 303 f.n., 305,                                 | Dhanañiaya 379                                                                                                                                        |
| 309, 312, 314, 315, 320, 321,                                      | Dhanus, 5, 49, 54, 65, 95, 111, 170,                                                                                                                  |
| 323, 357, 361, 368, 386, 388                                       | 186, 189, 202, 223, 256, 257,                                                                                                                         |
| Danda-hasta 14, 16, 48, 58, 67                                     | 261, 269, 278, 290, 292, 342,                                                                                                                         |
| Dandanāyaka 303 f.n., 304                                          | 343, 346, 356, 357, 359, 386,                                                                                                                         |
| Dandasana 369                                                      | 388                                                                                                                                                   |
| Dandi 305                                                          | Dhanvantarin 123, 251                                                                                                                                 |
| Dants 53. 56, 57, 58, 59, 63, 64,                                  | Dharma 123, 265, 266, 806                                                                                                                             |
| 65, 66, 67                                                         | Dharmarāja 42                                                                                                                                         |
| Darbha 144                                                         | Dharma-sastras 23                                                                                                                                     |
| Darbhi 57                                                          | Dhata 336                                                                                                                                             |
| Darbha 144 Darbhi 57 Dantavakra 147                                | Dhatri 309, 810                                                                                                                                       |
| Darpana, description of 12                                         | Dharmarāja       42         Dharmarējā       23         Dhātā       336         Dhātri       309, 810         Dhēnuka       197         Dhī       385 |
| Daśaratha 187  <br>Daśatāla, measure, 190                          |                                                                                                                                                       |
|                                                                    | Dhruva-bēras of Vishnu 79                                                                                                                             |
| Dažāvatāra Cave 174                                                | Dhūmraka 48                                                                                                                                           |
| Dasavataras of Vishnu, chapter                                     | Dhvaja 58, 287, 289, 346, 357,                                                                                                                        |
| on, 119                                                            |                                                                                                                                                       |

|                              | PAGE.              |                         | PAGE.                                |
|------------------------------|--------------------|-------------------------|--------------------------------------|
| Dhysia-Ganapati, description |                    | Freemasons              | 381 f.n.,                            |
| of,                          | 58                 | Gada 2, 4, 52, 5        |                                      |
| Dhyána                       | 135, 220, 247      | 100, 102, 103           | 108, 109, 110,                       |
| Dhyani-Buddha                | 265                |                         | 155, 156, 167,                       |
| Dig-gajas                    | 376                | 170, 175, 176           |                                      |
| Dikpālakas                   | 94, 244            |                         | , 240, 242, 253,<br>, 258, 261, 268, |
| Dindi                        | 306                | 269, 286, 287           |                                      |
| Dindigul                     | 107, 157           |                         | 319, 320, 322,                       |
| Dipti                        | 368                | 336, 346, 356           | 358, 365, 384,                       |
| Diti                         | 145, 147, 379      | a                       | 385, 389                             |
| Divya-prabandhas             | 268                | Gadhi                   | 182                                  |
| Dundubhi                     | 351, 352           | Gaja-hasta, same        | as danda-<br>16                      |
| Duratyaya                    | 335                | hasta<br>Gajakarna      | 16<br>48,49                          |
| Durga 4, 11, 43, 93          | , 196 f. n., 202,  | Gaidnene                | 90 46                                |
| 333, 334, 341,               |                    | Gajendra                | 266, 267, 269,                       |
|                              | 1, 356, 357, 391   | Gana-Gopala             | 207, 208                             |
| Durgama                      | 334                | Ganapati, same a        | Gandéa 2, 82                         |
|                              | 41, 266, 333       | 35, 39, 44, 45          | , 46, 48, 49, 51,                    |
| Dvāraka                      | 198                |                         | 61, 62, 64, 65,                      |
| Dvārapālakas                 | 37, 48, 307        | 67, 93, 361, <b>3</b> 8 | 8, 389                               |
| Dvibhanga                    | 49, 340            | Ganapati, Bāla,         | 52                                   |
| Dwarf incarnation            | of Vishnu 123      | Taruņa                  | 52                                   |
| Earth-goddess                | 260                | ., Lakshi               | ոն 53                                |
| Eastern and India            |                    | ., Mabā                 | 53                                   |
| tecture, of Fergus           |                    | ., Pingal               |                                      |
| Egyptian Tau                 | 331                | ., Uchch                | hishța 53                            |
| Ekadanta 39                  | , 46, 47, 60, 61 l | " Ürdhv                 | в 53                                 |
| Ēkavēņi                      | 395                | Nritta                  | 59                                   |
| Ēkavīra                      | 335                | Prasan                  | na 57                                |
| Elephant-headed              | 48                 | ,, Bhuve                |                                      |
| Elura cave temple            |                    | ., Dhvaja               |                                      |
| gess                         | 8f. n.,            | " Unma                  | tta-uchchhi-                         |
| Ellora 78, 107, 112          | , 157, 158, 174,   |                         | shta 58, 63                          |
|                              | 218, 313, 389      | ,, Harid                | rå same as                           |
| <b>Emusha</b>                | 128                | 774 1                   | Ratri 56                             |
| Fergusson                    | 79 f. n.,          |                         |                                      |
| Flowers in the han           |                    | ., Sakti                | 53                                   |
| desses                       | 13, 14             | Ganas                   | 41, 45, 380                          |

| PAGE                                                         | PAGE.                                                      |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Gandharvas 267, 269, 308, f. r                               | . Haihayas 185                                             |
| 86                                                           | , mare, o, 102, 100, 201, 212, 205,                        |
| Gendhamādana mountain 27                                     | 420, 400, 404, 000, 000                                    |
| Ganēsba Ratha 17                                             | 1 114/00/04 00/ 100/ 200/ 210/ 211/                        |
| Ganga, same as the Ganges, 41<br>178, 180, 27                |                                                            |
| Garuda 91, 93, 95, 102, 104, 105                             | , Hanuman 16, 187, 190, 191, 192,                          |
| 107, 108, 113, 146, 150, 154                                 |                                                            |
| 156, 166, 175, 178, 204, 240                                 |                                                            |
| 243, 253, 254, 255, 257, 258                                 | 11818, 00, 01, 80, 100, 100, 100,                          |
| 259, 262, 265, 267, 268, 269<br>283, 284, 285, 286, 287, 306 | 1 1 1 1 1 1 1                                              |
| 200, 201, 200, 200, 201, 300                                 | Harasidani 342, 343                                        |
| Garuda-Purāņa 12                                             | 9   Hari, 125, 181, 195, 200, 222, 230,                    |
| Gauri, 48, 333, 336 337, 340, 360                            | 1 TT 11 OPO OF                                             |
| 36                                                           |                                                            |
| Gayā 21                                                      |                                                            |
| Gāyatri 24                                                   | **                                                         |
| Ghanta 9, 10, 114, 294, 346, 341                             |                                                            |
| 356, 357, 365, 368, 387, 38<br>Ghantākarnī, 36               |                                                            |
| Ghritavāri, layer of a pitha, 2                              |                                                            |
| Giriia-Narasimha 149, 150, 15                                |                                                            |
| Gōkarna 48, 4                                                |                                                            |
| Gökula 19                                                    | 1                                                          |
| Gōlōka 4                                                     |                                                            |
| Gőrőchana 35                                                 | TT - 3 40 48 FR CF                                         |
| Gövardhana 19                                                | 7 Hēti 289                                                 |
| Govardhana-dhara-Krishna 21                                  | TT:1 45 070 004                                            |
| Govinda, 130, 229, 231, 234, 237                             | 77                                                         |
| 24                                                           |                                                            |
| Grahas 318, 322, 32                                          | Kennedy, 39, 200 f. n.                                     |
| Grahapati 32                                                 |                                                            |
| Gudimallam 11, 22, 31                                        | Hiranyakaha, 131, 132, 133, 144,                           |
| Guhāgraja 46, 4                                              | 147, 379                                                   |
| Gunas 234, 29                                                | Hiranyakasıpu, 145 146, 147, 148, 149, 152, 153, 154, 155, |
| Gupta period, Yajñopavita foun                               | 110, 110, 102, 100, 101, 100,                              |
| in, 2                                                        | History of Fine Arts in                                    |
| Gupta-rūpi Dēví 33                                           | India and Ceylon, V. A.                                    |
| Guru 176, 32                                                 |                                                            |

|                        | PAGE.         | PAGE,                                             |
|------------------------|---------------|---------------------------------------------------|
| Hōmajakalika (?)       | 310           | Japamālā 363                                      |
| Hoysalēšvara tempi     |               | Jarasandha 198                                    |
|                        | 252, 278      | Jață 180, 250, 254, 291                           |
| Hoysels, 99, 176, 1    |               | Jatabhara 347, 869                                |
| 220, 227, 248,         |               | Jața-makuța 27, 28, 85, 96, 111.                  |
| Hōtṛi<br>Hrada         | 145, 147      | 113, 135, 150, 186, 254, 845,                     |
|                        | 217           | 359, 362, 377, 378, 387, 389,<br>390              |
| Hrisbikésa, 229, 23    | 239, 293, 336 | Jață-mandala 247, 276                             |
| Hùhú                   | 267           | Jatilavarman Parantaka                            |
| Ikshukōdanda           | 210           | Pāndyadēva 391                                    |
| Ikshvaku               | 184           | Jaya 37, 102, 147, 349, 361, 368                  |
| Iluppal, wood for      |               | Jaya-Durga 342, 344                               |
| kūrmāsana              | 20 f.p.       | Jayanti 369                                       |
| India Museum           | 175           | Jhansi district 110                               |
| Indra 35, 42, 43, 76   | 77, 111, 121, | Jina 217                                          |
| 122, 153, 161, 1       | 65, 182, 197, | Jñana 234, 236, 237                               |
| 284, 350, 351,         |               | Jñána-mudrá 17, 114, 366                          |
| •                      | 360, 381, 388 | Jñana-śakti 354                                   |
| Indradyumna            | 267           | Jñāna-svarūpi 235                                 |
| Indiākshī              | 370           | Jnanendriyas 293                                  |
| Indriyas               | 293           | Júhu 250                                          |
| Indukari               | 241           | Japiter 318                                       |
| Isbțis                 | 249 f.n.      | Jvålas 4, 32                                      |
| Īśvari                 | 336           | Jyeshthadevi, same as Alak-                       |
| Itihāsas               | 77            | shmi, 335, 363, 390, 391 392,                     |
| Jagannātha             | 273, 376      | 393, 394, 395, 396, <b>397</b> , <b>398</b> , 399 |
| Jagati, a layer of a p |               | Kadrú 283, 284                                    |
| Jeimini                | 250           | Kailasa 40, 60, 78, 180, 213,                     |
| Jainas                 | 220           | 330, 379                                          |
| Jalamayi               | 399           | Kailasanathasvamin temple 105                     |
| Jala-rupini            | 398           | Kaitabha 91, 93, 94, 109, 110,                    |
| Jalaéäyın              | 263, 264, 265 | 112, 113, 147, 264                                |
| Jamadagni              | 181, 184, 185 | Kala 350, 399                                     |
| Jambavan               | 167, 171      | Kaladı 395                                        |
| Jambu                  | 52            | Kalakūta-visha 395                                |
| Janaloka               | 130           | Kalaratri 43, 335, 359                            |
| Janarddana             | 230, 232, 336 | Kalasa 366, 385                                   |

| PAGE.                                                         | Page.                                                                       |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Kalavikarana 399                                              | Kapila 123, 125, 247, 248, 257,                                             |
| Kalavikarņikā 363, 398, 399                                   | 395                                                                         |
| Kalayavana 198                                                | Kapilapatni 395                                                             |
| Kalhara 53                                                    | Kappē-chennigarāya 243, 244,                                                |
| Kali 9, 363, 368, 398, 399                                    | 259                                                                         |
| Kalindi 212                                                   | Karanda-makuta 27, 29, 66, 67,                                              |
| Kaliya 197, 212, 213                                          | 101, 139, 151, 190, 193, 204,                                               |
| Kaliyahi-marddaka-Krishna                                     | 288, 306, 338, 341, 375, 383,<br>388, 394                                   |
| 212, 213                                                      |                                                                             |
| Kaliyuga 41, 221, 222, 266, 333                               | Karavira 375 Karivarada 266                                                 |
| Kalki avatara of Vishnu                                       | Karivarada 266<br>Karkataka 85 f.n.                                         |
| 120, 123, 221, 265                                            | Karma 294                                                                   |
| Kallesvara temple 102                                         | Karma 294<br>Karmendriyas 293                                               |
| Kalpa 124, 125, 129                                           |                                                                             |
| Kalpa-sūtras 249 f.n.                                         | ZIGITEG GOOD III                                                            |
| Kalpaka 56, 88, 165, 169, 179,                                | 2241-411414                                                                 |
| 385, 388                                                      |                                                                             |
| Kalpaka-latā 53                                               | Kartavīrya 181<br>Kartikēva 304                                             |
| Kama or Kamadéva 199, 210, 381, 382                           | 111111111111111111111111111111111111111                                     |
| Kamadhanu 335                                                 | Karungali, wood for making kur-<br>masana. 20                               |
| Kamala 336, 373                                               |                                                                             |
| Kamalaksha 13                                                 | Kastūri 368                                                                 |
| Kamandalu 11, 58, 81, 111, 138,                               | Kasyapa 75, 145, 147, 182, 283                                              |
| 163, 166, 202, 247, 253, 255,                                 | 284, 379                                                                    |
| 256, 257, 310, 316, 320, 323,                                 | Kataka-hasta 14, 15, 82, 88, 91,                                            |
| 343, 357, 359, 360, 361, 370,                                 | 92, 93, 97, 98, 100, 103, 106,                                              |
| 377, 384                                                      | 109, 111, 114, 138, 192, 205,                                               |
| Kāmikāgama 293 Kāmini 82. 89                                  | 207, 265, 338, 341                                                          |
| 22,00                                                         | Kati-bandha 25                                                              |
| Kamsa 195, 196, 197, 198<br>Kanadhuma 121                     | Katyavalambita hasta 14, 16, 80, 81, 97, 99, 101, 151, 239,                 |
| ALUMAN III                                                    | 248                                                                         |
|                                                               | Katyayani 347, 350, 351, 352, 353                                           |
|                                                               | Kaumāri 380, 381, 387                                                       |
| Kantha, layer of a pitha 20<br>Kanti 233, 319                 | Kaumodaki 310, 375                                                          |
| Kantimandala 306, 315                                         |                                                                             |
| Kapala 11, 13, 358, 362, 363, 364,                            | Kaupina     163       Kauravas     199, 210       Kaušika     182, 251, 252 |
| 12 900, 202, 203, 204, 208, 208, 208, 208, 208, 208, 208, 208 | Kausika 182, 251, 252                                                       |
| 000                                                           | ,                                                                           |

| PAGE                                                              | Page.                                                       |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Kauśiki 184                                                       | 111, 112, 114, 115, 128, 180,                               |
| Kaustubha mani, jewel on the                                      | 189, 191, 193, 203, 209, 227,                               |
| chest of Vishnu, 25, 26, 191,                                     | 236, 242, 262, 273, 307, 312,                               |
| 242                                                               | 314, 323, 343, 356, 371, 384,<br>385                        |
| Kautuka-bera 93, 95, 168, 202,                                    | Kirti 233, 366                                              |
| 204, 228, 240                                                     | Kishkindha 83                                               |
| Kavacha 886<br>Kāvēripākkam 318                                   | Kolhapura 375                                               |
|                                                                   | Krauncha 62                                                 |
| Kedarésvara 203<br>Kennedy. Vans 39, 182 f.n.                     | Krishna, 9, 45, 46, 77, 119, 120,                           |
| 200 f.n.                                                          | 123, 195, 273, 301, 336, 376                                |
| Kēśa-bandha 27, 30                                                | Krishņā 370                                                 |
| Kēsara flowers 277                                                | Krishpadēvarāya 179                                         |
| Keśava 176, 228, 229, 230, 231,                                   | Krishņājina 276, 358                                        |
| 283, 284, 287, 288, 243                                           | Kritamālā river 125                                         |
| Kēśi 197                                                          | Kritayuga 266                                               |
| Kēţţai 395                                                        | Kṛiyā 233<br>Kṛiyākramadyōti 53, 54                         |
| Kětu 300, 305, 318, 322, 323                                      |                                                             |
| Kēvala-Gaņapati 63                                                | Krōdha 381, 382                                             |
| Kevala-Narasimha 19, 150, 155,                                    | Kahamā 62, 367                                              |
| 156                                                               | Kahatriyas, 60, 121, 182, 184, 238                          |
| Keyura 23, 86, 97, 98, 103, 111,                                  | Kshudhā 335                                                 |
| 236, 242, 371, 374                                                | Kebémankari 342                                             |
| Khadga 2, 5, 49, 95, 112, 113, 144, 158, 170, 186, 212, 223, 248, | Kuběra 48, 306, 350                                         |
| 256, 257, 258, 261, 269, 287,                                     | Kucha-bandha 23, 101, 378                                   |
| 288, 289, 292, 293, 295, 320,                                     | Küdalagar temple 79                                         |
| 322, 342, 343, 344, 345, 346,                                     | Kukkuta, animal in the hand of<br>Subrahmanya, 11, 387, 388 |
| 347, 355, 356, 357, 358, 359, 362, 364, 365, 369, 386, 388        | Kulottungacholadeva 300                                     |
| Khatvanga 1. 2. 7. 256, 365                                       | Kulöttunga-ehola-Marttandalaya                              |
| Khēţaka 1, 2, 5, 49, 144, 158, 170,                               | 300                                                         |
| 223, 256, 257, 261, 269, 292,                                     | Kumāra 361, 380, 387                                        |
| 320, 322, 336, 342, 343, 345,                                     | Kumbhakönam 64, 65                                          |
| 346, 347, 355, 357, 358, 359,                                     | Kumbhakōṇam 64, 65<br>Kumuda 20, 319, 322<br>Kuṇda 323      |
| 362, 365, 369, 375, 386, 388<br>Kikatas 216                       | Kunda 323                                                   |
| Kikațas 216<br>Kinnaras 82, 88, 95                                | Kundalas, same as karna-                                    |
|                                                                   | guiusiss, 24, 00, 100, 111, 102,                            |
| Kirita-makuta, 27, 29, 91, 92, 97,                                | 163, 170, 201, 241, 265, 306, 344, 359, 371, 377, 386       |
| 98, 100, 101, 103, 106, 109,                                      | , 022, 000, 012, 011, 000                                   |

|                                                              | P.GR.      | Page.                                        |
|--------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------|
| Kundalini                                                    | 328, 329   | Linga-purāna 35, 129, 131, 395               |
| Kunil                                                        | 205        | Lingodbhavamurti 135                         |
| Kunta                                                        | 292, 369   | Lōbha, 381                                   |
| Kuntela                                                      | 27, 30     | Lokapālas 153                                |
| Kūrms 123, 127                                               | , 160, 265 | Mada 381                                     |
| Kurma-purana 146                                             | , 147, 381 | Madana-Gopāla, 210                           |
|                                                              | 17, 18, 20 | Mada-Śakti 278                               |
| Kurokshētra                                                  | 182, 210   | Madhava, 205, 229, 231, 233,                 |
| Kuśa 147, 163, 188                                           | , 284, 285 | 234, 237, 238, 243,                          |
| Kusumbha                                                     | 182        | Madhu 264                                    |
| Kuthara                                                      | 59, 365    | Madhusüdana 229, 231, 234                    |
| Kuvalaya                                                     | 198        | 237, 238, 243                                |
| Kusumbha<br>Kuthàra<br>Kuvalaya<br>Labha<br>Ladduka<br>Lajjá | 62         | Madhvacharya 77                              |
| Ladduka                                                      | 55         | Madbyama, a class of image, 80,              |
| Lajja                                                        | 233        | 81, 86, 88, 90, 91, 95, 96, 106,<br>110, 112 |
| •                                                            | 187, 190   | Madhyama-daśa tāla 186, 189,                 |
| Lakshmana 191, 192,                                          |            | 201, 203, 239                                |
| Lakshmi 13, 30, 50, 87                                       |            | Madhyandmassavana 249 f.n.                   |
| 90, 92, 94, 99, 100, 1                                       | 102, 104,  | Madras 97, 98, 100, 103, 107,                |
| 106, 107, 108, 112, 151, 160, 161, 209,                      | 232 258    | 142, 192, 268, 279                           |
| 259, 263, 264, 327,                                          | 334. 335.  | Madras Museum, "42, 143, 160,                |
| 336, 372, 373, 374, 376                                      |            | 205, 207, 213, 316                           |
| Lakshmi-Ganapati                                             | 53, 64, '  | Madura 79, 107, 158, 391                     |
| Lakshmi Narasimha                                            | 160        | Maga-Brahmanas 299, 301                      |
| Lakshmi-Narayana                                             | 258, 259,  | Magha month 290                              |
| Lalita                                                       | 333, 359,  | Magi of Persia 299                           |
| Lalstāsāhasranāma                                            | 294        | Mahabalipuram 78, 96, 97, 109                |
| Lambodara                                                    | 46, 57, 50 | 140, 170, 172, 173, 194                      |
| Lanchhanas                                                   | 151, 254   | Mahābhārata 45, 75, 124, 131                 |
| Lanká                                                        | 187        | 147, 185 f.n., 227, 273, 283                 |
| Lava                                                         | 188        | Mahābuddbi 61                                |
| Linga 114, 193, 194,                                         | 273, 862,  | Mahādēva 40, 121, 400                        |
|                                                              | 375        | Mahā-Gaṇapati 53, 55                         |
| Lings at Gudimallam,                                         | ram        | Mahākali 334, 335, 337, 375                  |
| in the hand of the im                                        | age        | Mahā Lakshmi 333, 335, 336, 337              |
| of Sive on the linga                                         | 11         | Mahāmāri 335<br>Mahāmāvā 335                 |
| 7.2641 - 2.2744                                              | not        |                                              |
| found on the image                                           | 22         | Mahāpaţţikā, layer of a pſţha 20             |

|                                     | PAGE       | PAGE.                                                   |
|-------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------|
| Mahāvāņi                            | 335        | Manmatha 276, 277, 278, 279                             |
| Mahāvidyā                           | 335        | Manmathanath Dutt 185 f.n.                              |
| Mahendra                            | 182, 186   | Mannår 204                                              |
| Mahendra-parvata                    | 119        | Mannarköyil 79                                          |
| Maliēśvara                          | 380, 383   | Manonmani 29, 340, 363, 364, 400                        |
| Mahesvari 380, 381,                 | 383, 387   | Manonmayi 398                                           |
| Mahishasura 333, 346,               | 348, 849   | Mantramahārņava 54, 56, 65                              |
| 350, 351, 352, 353,                 | 354, 356   | Mantramahödadhı 53                                      |
| Mahishāsura-marddanī                |            | Mantras 145, 249 f.n., 328,                             |
|                                     | 346, 347   | 829, 845                                                |
| <u>Mahishi</u>                      | 349        | Mantra-śastras 328                                      |
| Mahishmati                          | 348, 349   | Mantra-svarupa 294                                      |
| Maitrēya                            | 217        | Manus 123, 124, 125, 126, 309                           |
| Makara 85 f.n.,                     | 102, 277   | Manusha-pada 85 f.n.<br>Manusha-Vāsudēva 239            |
| Makaradhyaia                        | 302        |                                                         |
| Makarakundala 24, 25                |            | Marichi 15, 19                                          |
|                                     | 244, 254   | Mā, kandêva 80, 82, 83, 84 f.n., 86,                    |
|                                     | 28         | 88, 89, 91, 93, 95, 96, 109, 113,<br>262, 265, 396, 397 |
| Makarasana                          | 17         | 202, 200, 390, 391<br>Mārkaņdēya-purāna 251, 333, 334,  |
| Maguta 64, 152,                     |            | 337, 378                                                |
| Mala                                | ,          | Mark-Mason 331 f. n.                                    |
| Malabar, glass mirrors              |            | Mars 318                                                |
| used in temples in                  | 12         | Mārttikāvata 184                                        |
| Malabar coast, pendant of ladies in | ear-<br>24 | Mathurā 197, 198                                        |
| Malabar                             | 287        | Mātrikā desties 330, 381, 382, 383                      |
|                                     | 261        | Mātsarya 381                                            |
| Mamaa                               |            | Matsya-purāņa 39, 41, 120, 126,                         |
|                                     | 365        | 308, 319                                                |
|                                     | 307        | Matsyavatára 120, 123, 124, 127,                        |
| Малдара<br>Малдара                  | 300        | 265                                                     |
| Mandara mountain 348                |            | Mātulunga 336                                           |
| Mandhatri                           |            | Mauli, Sanskrit for head-gear,                          |
| Manes                               | 128        | 26                                                      |
| Mangala<br>Mangala                  | 359, 362   | Maya 351                                                |
| Mangala<br>Mangaliśa                | 104        | Māvā 38, 82, 88, 91, 93, 94, 109,                       |
| Manipūra<br>Manipūra                | 329        | 110, 112, 113, 147, 294, 336, 355                       |
| Man-lion or Narasimha               | _          |                                                         |
| MIRIT-HOD OF MELESIMHE              | 120        | 1 Wrainian 192                                          |

|                                                 | PAGE.            |                                                | PAGE.               |
|-------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------------|---------------------|
| Mēdha                                           | 233              | Nāga-pāśa                                      | 345, 346            |
| Mēdha bhillas                                   | . 238            | Nāgaļāpuram                                    | 142, 179            |
| Mědiníděví                                      | . 247            | Nagendranath Vasu 18                           |                     |
| Mělohěri                                        | . 313            | 801, 802, 30                                   | •                   |
| Mercury                                         | . 318            | Nagasvarasvamin templ                          |                     |
| Měru                                            | . 330            | Naginis                                        | 141                 |
| Mēsha.                                          | 35 f. n.         | Nagnas                                         | 217, 218            |
| Mihir Yast                                      | 301              | Nakrakundala, same as                          |                     |
| Mitra 301, 302, 309, 31                         | 0, 311           | kara-kundala                                   | 24, 373             |
| Molaka 50, 56, 57, 58, 5                        | 59, 61,          | Naksbatra                                      | 85, 90              |
| 63,                                             | 65, 66           | Nama                                           | 160                 |
| Modakapātra                                     |                  |                                                | 6, 171, 173         |
| Mōhinī                                          |                  | Manda 999, 90                                  | 4, 355, 356         |
| 10.020                                          | 6, 328           | Nanda-gopāla                                   | 333                 |
| Mongoloid features                              |                  | Nandi                                          | 37                  |
| Mriga, animal in the hand o                     |                  | Nandikesvara                                   | 392                 |
|                                                 |                  |                                                | 390, 391            |
| Muchukunda                                      | . 195 ;<br>395 ; | Napumsaka                                      | 289                 |
| Műdévi                                          |                  | Nara 123, 273, 27                              |                     |
| Mudgara 52, 57, 25<br>Mudrās, varieties of, 14, |                  | Nårada 38, 82, 83, 88, 8<br>123, 138, 153, 275 |                     |
| Mugadi                                          | 395              |                                                |                     |
| Muir 45, 75, 122 f.n., 1                        |                  | Nārada-pāñcharātra-sa                          | mhuā 78,<br>233     |
|                                                 | 8, 329           | Narasimha, an avatara                          |                     |
|                                                 | 379              | 123, 145, 146, 149,                            |                     |
| Murali                                          | 9,10             | 230, 232, 238, 256, 25                         |                     |
| Muraji<br>Murtis                                | 1                | Narasimhavarman II                             | 106                 |
|                                                 | 9. 400           | Narayana 29. 74, 123,                          | 126, 129,           |
| Musala. 25, 134, 201, 23                        |                  | 184, 185, 229, 231,                            |                     |
| 291, 292, 365, 38                               |                  | 236, 237, 238, 258,                            |                     |
| Mushtaka                                        |                  |                                                | 4, 275, 276         |
| Musbti, a measure                               | . 21             | Narendras, queens of,                          | wear<br>29 f.n., 30 |
| Musical instruments, repre                      | senta-           | kuntalas<br>Narmadā                            | 218, 349            |
| tions in the hands of i                         |                  | Natarāja                                       | 340                 |
| ••                                              | 8-10             |                                                | 342, 356            |
| Muttra                                          | . 99             |                                                | 5, 918, <b>92</b> 3 |
| Mysore 65, 143, 175, 24                         | 3, 268.<br>279   |                                                |                     |
| Naga 139, 141, 142, 294, 5                      |                  | Navārdha-tāla                                  | 189                 |
|                                                 |                  |                                                |                     |

|                                             | PAGE.         | PAGE                                             |
|---------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------|
| Nāyakas                                     | 107, 158      | 258, 261, 268, 269, 287, 288,                    |
| Negapatam                                   | 65            | 291, 321, 342, 357, 358, 359,                    |
| Nidhi                                       | 321           | 360, 362, 365, 368, 373, 384,                    |
| Nidradéví                                   | 835           | 385, 388                                         |
| Nighantu                                    | 395           | Padmā 336, 873                                   |
|                                             | 314, 315,     | Padmakalpa 123                                   |
|                                             | 316, 317      | Padmanabha 229, 232, 233, 234                    |
| Nila                                        | 879           | 237, 238                                         |
| Nilakantha                                  | 335           | Padmapitha 97, 98, 306, 321, 376,                |
| Nilakanthi                                  | 342           | 389                                              |
| Nila-Jyështha                               | 395           | Padma-purāņa 61, 144, 148, 230,                  |
| Nilayatakshiyamman te                       | mple 65       | 231, 354                                         |
| Nilōtpala 13, 14, 83                        | 3, 93, 101, 1 | Padmāsana 17, 18, 19, 20, 49, 54,                |
| 102, 133, 136, 151,                         | 190, 204,     | 56, 57, 59, 66, 85, 87, 103, 150,                |
| 209, 345, 368, 369,                         |               | 156, 160, 170, 172, 219, 221,                    |
|                                             | 393, 394      | 228, 247, 253, 254, 341, 367, 371, 372, 386, 389 |
| Nirdosha                                    | 234, 237      |                                                  |
| Nirguņa                                     | 327           | Paila 250                                        |
| Nirrita                                     | 383           | Paisacha-pada 84, 85 f.n., 90                    |
|                                             | 249 f.n.      | Paiśunya 381                                     |
| Nishādas                                    | 283           | Palāša 383                                       |
| Niśumbha                                    | 333           | Pāli 301                                         |
| North Arcot district                        | 143, 179      | Pallava 2, 97, 106, 172, 313                     |
| Nritta-Ganapati                             | 59, 66        | Pallava Architecture by Rae, 79f.n.              |
| Nrivarāha or Bhūvarāh                       |               | Pālūr 287                                        |
|                                             | 133, 135      | Panchajana 3                                     |
| Nuggehaļļi 177, 179,                        | 214, 261,     | Pañchajanya, śankha of                           |
| N7:                                         | 262, 279      | Vishņu 3, 87, 198                                |
| Nupura anklets                              | 388           | Pāncharātrāgama 77, 234, 292                     |
| Ölai, ear ornament                          | 25            | Pañoha-tāla, measure 133, 163                    |
| Omkārs                                      | 130           | Pandavas 199, 210                                |
| Oshadhi                                     | 399           | Pandharinatha 271                                |
| Ōshadhi-pātra                               | 376           | Pandharipura 271, 272                            |
| Ornaments of images                         | 22-23         | Pan type of face 100, 317                        |
| Padma 13, 14, 49, 67                        |               | Pāṇḍya 64, 267, 279, 391                         |
| 103, 108, 133, 134, 155, 156, 159, 167, 177 | 100, 108,     | Dānivārias 308                                   |
| 228, 229, 230, 231,                         | 236, 240      | Parabrahman 46, 291                              |
| 241, 253, 254, 255,                         | 256, 257.     | 4                                                |
| -,,,                                        |               |                                                  |
|                                             | 1             | 1.5                                              |

| PAGE.                                                        | PAGE.                                      |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Parásara 217                                                 | Pināka 369                                 |
| Parasiva 400                                                 | Piṇḍas 135                                 |
| Parasu 2, 6, 32, 49, 52, 56, 57, 60,                         | Pingala, 303, 304, 305, 307, 309,          |
| 64, 65, 67, 81, 186, 220, 292,                               | 312, 314, 315, 317                         |
| 293, 345, 346, 347, 386, 388                                 | Pingala-Ganapati 53, 56                    |
| Parasurama 60, 120, 123, 181,                                | Piśāchas 362                               |
| 185, 186, 189                                                | Pitāmbara 383                              |
| Parasurēmēsvara temple 312                                   | Pitha 19, 241, 256, 332                    |
| Paravāsudēva 234, 236, 239, 240, 241                         | Prabhāmaṇdala 103, 106, 107, 241, 312, 318 |
| Pārishadas 267                                               | Prabhāvali, 66, 98, 102, 103, 156,         |
| Pārshņikas 30                                                | 220, 244, 254, 316                         |
| Parsis 308 f.n., 311                                         | Prachanda 357                              |
| Pārthasārathi 201, 210, 211                                  | Pradakshina 62                             |
| Părvati 36, 38, 39, 40, 41, 42, 43,                          | Pradyumna, 199, 230, 232, 233,             |
| 44, 45, 46, 60, 61, 111, 327,                                | 234, 236, 237, 238, 239, 247               |
| 334, 360, 378, 379                                           | Prāgjyōtisha 355                           |
| Paés 1, 2, 8, 32, 52, 53, 54, 55,                            | Prablada 121, 147, 148, 379                |
| 56, 57, 58, 59, 63, 64, 65, 66, 67, 145, 167, 210, 248, 253, | Prajāpati 76, 124, 127, 129                |
| 257, 258, 287, 288, 289, 291,                                | Prākāra 48                                 |
| 292, 293, 294, 310, 338, 339,                                | Prakriti 235, 293, 295, 335                |
| 342, 347, 356, 357, 358, 361,                                | Prajaya 335                                |
| 362, 364, 365, 366, 371                                      | Pralayavarāba 132                          |
| Pasupati 399                                                 | Prāṇa 399                                  |
| Pātāļa 130, 142, 163, 176, 381,                              | Prāņāyāma 328                              |
| 386, 388, 400                                                | Prasanna-Gaṇapati 57, 58, 66               |
| Pātāļa-khanda ol Pādma-purāna                                | Prätassavana 249 f.n.                      |
| 230, 231                                                     | Prātišākbyas 45                            |
| Patākā-hasta 213 f.n., 258                                   | Pratishthāna 251                           |
| Patra 336, 358, 365, 375, 385, 388                           | Pratyusha 307, 313, 314, 315               |
| Patras 369                                                   | Pravargya 145                              |
| Patrakundala 24, 25                                          | Prayaniya-ishti 249 f. n.                  |
| Patrakūța 28                                                 | Prāyaśchitta 145                           |
| Patrapațța 27, 30                                            | Prétas 362                                 |
| Pattika, layer of a pitha 20                                 | Prētāsana, description of 21               |
| Pattisvaram, temple at 66                                    | Prishtha-karna-bhaga 361                   |
| Pavitra 163                                                  | Priti 233, 277, 278                        |
| Pāyasa 52                                                    | Prithu 128                                 |

|                                         | PAGE.       |                                 | PAGE.                                 |
|-----------------------------------------|-------------|---------------------------------|---------------------------------------|
| Prithvi                                 | 399         | Rājul 302, 303 f.n., 3          | 05, 307, 313,                         |
| Prithvi-mayi                            | 398         | 314, 3                          | 15, 316, 317                          |
| Pulastya                                | 350         | Rākshasa 35, 36, 12             |                                       |
| Pundalik                                | 271, 272    |                                 | 261, 308 f.n.                         |
| Püjakamunis 81, 83, 8                   | 4, 89, 91,  | Raktabahu                       | 335                                   |
| •                                       | 95, 170     | Rakta-Chamunda                  | 333, 364                              |
| Pūjāri                                  | 392         | Rakta-Jyeshtha                  | 895                                   |
| Purāņas 36, 39, 77, 82,                 | 114, 148,   | Rakta-pātra                     | 365                                   |
|                                         | 299, 381    | Rāma 77, 119, 123, 1            |                                       |
| Puri                                    | 273         | 187, 188, 189, 190, 1           | 191, 192, 193,<br>98, 203, <b>376</b> |
| Pūris                                   | 28          |                                 |                                       |
| Pūrņa-pātra                             | 347 f.n.    | Rāmachandra                     | 186<br>78, 270                        |
| Pururavas                               | 182         | Rāmānujāchārya                  | •                                     |
|                                         | , 247, 275  | Rāmāyana 124, 1<br>Rambhā       |                                       |
| 1 0.00.000                              | , 231, 232  | Rāmēšvaram                      | ***                                   |
| Purva Kāraņāgama                        | 319, 340,   | Ramesvaram<br>Ranganātha        | 193, 194<br>269, 273                  |
| 376, 377, 384, 385, 38                  |             | Rasātala                        |                                       |
| Püshan                                  | 309, 310    |                                 |                                       |
| Pushpa-patta                            | 27, 30      |                                 |                                       |
| Pushparāga                              | 26, 307     | Rati 199 f.n., 233,             | 277, 278, 279,<br>368                 |
| Pushpa-vastra                           | 202         | Ratnakundala 24                 | , 25, 244, 323                        |
| Pushți                                  | 241         | Ratnakūta                       | 28                                    |
| Pustaka 11, 13, 253                     | , 266, 321, | Ratnamukuta                     | 54, 366                               |
| · / / / · / · · · · · · · · · · · · · · | 2, 378, 384 | Ratna-pātra                     | 376                                   |
| Putana                                  | 196, 197    | Ratpa-patta                     | 27, 30                                |
| Rae                                     | 79 f n.     |                                 | 233                                   |
| Rāghavarāma                             | 189         |                                 |                                       |
| Raghu                                   | 187         | Rātri-Gaņapati, san<br>Ganapati | 59                                    |
| Tinbourage                              | 9, 120, 189 | Raudri                          | 363, 398, 399                         |
| Rāhu 300, 305, 31                       |             |                                 | 187                                   |
| Raivata                                 | 306         | 1                               | 106                                   |
| Rājakēsarivarman                        | 98          |                                 | 184                                   |
| Rājamatangi                             | 372         |                                 | 184, 185                              |
| Rajaputana                              | 114, 254    |                                 | 309                                   |
|                                         | 3, 335, 336 |                                 | 202, 240                              |
| Rajasa-gunātmika                        | 937         |                                 | 181 f.n., 182                         |
| Rāja-vriksba                            | 384         |                                 | 367                                   |
| Rājña                                   | 304         | Riddel                          | 501                                   |

|               | PAGE.                                                       | PAG                                                        | Z, |
|---------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----|
| Rigvēda       | 73, 74, 217, 249 f.n.                                       | Sakti-Gaņēsa, or Sakti-                                    |    |
| Rik           | 249 f.n.                                                    | Ganapati 28,                                               | 26 |
| Ripumāri-Du   | argā 342, 345                                               | Sakti-maya-vyūha 234, 28                                   |    |
|               | 80, 81, 82, 88, 95, 96,                                     | 238, 261, 2                                                |    |
| 109, 123,     | 124, 126, 138, 139,                                         | Carrier gray-many at                                       | 32 |
|               | 284, 308 f.n., 315, 348,                                    | Samabhanga 144, 340, 3                                     | 77 |
|               | 19, 365, 395, 396, 397                                      |                                                            | 44 |
| Richabha      | 123                                                         | Sāmavēda 180, 217, 249 f.                                  |    |
| Ŗitu          | 308 f.n.<br>266<br>195, 240, 319<br>, 40, 76, 95, 309, 310, | Sāmba 240, 2                                               | 41 |
| Ritumat       | 266                                                         | Sambara 1                                                  | 99 |
| Rōhiņi        | 195, 240, 319                                               | Śambhalagrāma 2                                            | 22 |
| Rudra 29      | , 40, 76, 95, 309, 310,                                     | Sāmbhavī 3                                                 | 33 |
|               | 330, 300, 001, 001                                          | Sambāra-šakti 293, 3                                       | 98 |
| Rudra-chand   |                                                             | Samhitās                                                   | 78 |
| Rudraksha     | 13                                                          | Samkarshana 212, 229, 232, 23                              | 3, |
| Rudramantra   |                                                             | 234, 236, 237, 238, 26                                     | 31 |
| Rudramáa-D    | urgå 342, 343                                               | Samhladini 82, i                                           | 88 |
| Rukmabayi     | 271                                                         | Samisāra 1                                                 | 34 |
| Rukmiņi       | 198, 199, 203, 204,                                         | Sanaka 82, 83, 86, 88, 89, 9                               |    |
|               | 205, 211, 239, 376                                          | 115, 165, 3                                                |    |
|               | na 48, 228, 229, 231.                                       |                                                            | 30 |
| _             | 38, 255, 265 f.n., 322                                      | Sanatkumāra 82, 83, 86, 88, 8                              |    |
| Rűvári Nand   |                                                             | 90, 95, 115, 10                                            | 55 |
| Sabala        | 181                                                         | Sandaréana-mudrā, same as                                  | 17 |
| Sädhanamäli   |                                                             |                                                            | 32 |
| Saguna        | 327                                                         |                                                            |    |
| Saivagamas    | 293, 294, 398                                               |                                                            | 98 |
| Saiva-samay   |                                                             | Sani, same as Sanais-<br>chara 46, 300, 305, 321, 33       | 28 |
| Sakapūņi      | 73<br>301, 802<br><b>3</b> 34                               |                                                            | 53 |
| Sakadvipa     | 301, 802                                                    | Sankara 42, 335, 36                                        |    |
| Sakambhari    | 834                                                         | Sankha 1, 2, 3, 9, 32, 58, 64, 8                           |    |
| Saktas        | 327, 341                                                    | 81, 83, 86, 87, 89, 94, 97, 97, 9                          |    |
|               | pon 2, 8, 52, 55, 56,                                       | 99, 100, 101, 102, 103, 104, 10                            |    |
| 232, 234,     | 236, 237, 257, 287,                                         | 106, 108, 112, 113, 120, 12                                |    |
|               | 320, 345, 346, 347,                                         | 128, 180, 132, 184, 135, 13                                |    |
| 201, 909,     | 363, 365, 885, 887,<br>388, 392, 399                        | 148, 144, 150, 151, 152, 15<br>154, 155, 156, 158, 161, 16 | ð, |
| Sakti, goddes |                                                             | 167, 170, 171, 176, 178, 17                                | 9. |
|               | 7, 348, 378, 880, 400                                       |                                                            |    |

| PAGE.                                                       | PAGE.                                     |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 223, 228, 229, 230, 281, 286,                               | Śatapatha-Brāhmaņa 74, 75, 124,           |
| 289, 240, 241, 242, 243, 248,                               | 128, 299                                  |
| 250, 253, 254, 256, 258, 261,                               | Sati 336                                  |
| 262, 269, 271, 278, 286, 289, 292, 293, 295, 317, 339, 341, | Satrughna 191, 192, 194, 195              |
| 342, 343, 344, 346, 357, 358,                               | Sattva 293. 335                           |
| 859, 362, 374, 384, 385                                     | Sattva-guņātmikā 337                      |
| Sankha-patra-kundala 24, 25, 386                            | Saturn 818                                |
| Sánkhya 248                                                 | Sātvata-samhitā 78                        |
| Sannyasins 247                                              | Sāttvic 329, 335                          |
| Santaladevi 243                                             | Satya 266                                 |
| Santéna-Gopéla 215                                          | Satyabhāma 198, 203, 204, 205,            |
| Santana-mañjari 264                                         | 376                                       |
| Santi 233, 266                                              |                                           |
| Santi         283, 266           Santi-hasta         358    | Sātyaki 212<br>Satyavatī 182, 183, 184    |
| Santideví 244                                               | Satya-yuga 222                            |
| Santi-parvan of Mahabharata 275                             | Satya-yuga 222<br>Saumyamurti 307         |
| Sanyasa 165                                                 | Saura-purāņa 147                          |
| Saphari fish 125                                            | Saurirājapperumāļ 205                     |
| Sapta-matrikas 85f. n , 379, 381,                           | Savana, 249 f.n.                          |
| 389                                                         | Savana, 249 f.n.<br>Sāvitrī 248, 309, 310 |
| Sapta-tāla                                                  | Sayana-mūrti 78                           |
| Sarabha 155                                                 | Scythic Brahmanas, same as                |
| Śáradádēvi 63                                               | Maga B., 301                              |
| Sārasa birds 277                                            | Shat-kona-chakra 291, 292                 |
| Barasvati 2, 9, 11, 13, 30, 45, 235,                        | Shermadëvi 192, 205                       |
| 260, 272, 333, 334, 335, 336,                               | Shield of David 331 f.n.                  |
| 337, 361, 377, 378                                          | Siddhānta-sārāvals 390                    |
| Sārnga 165                                                  | Siddhartha-samhriā 87, 103                |
| Sarpa60, 67, 388                                            | Siddbi, 44, 48, 62,259, 344, 361,         |
| Sarpa-kundalas 24, 25, 254                                  | 367                                       |
| Sarpāsana 323                                               | Śilappadzyāram 205, 270                   |
| Sārvabhauma obakravarātins , 29                             | Śelparatna 188, 134, 150, 155,            |
| Sarvabhütadamani, 364, 398, 400                             | 167, 178, 276, 286, 307, 319,             |
| Sarvamangala 359                                            | 321, 345, 374                             |
| Sastra 202                                                  | Simbāsana, 18, 19, 20, 21 87, 88,         |
| Sasya-pātra 376                                             | 89, 102, 105, 106, 135, 136,              |
| Satabhishang-nakshatra 290                                  | 150, 152, 240, 318, 319, 321,             |
| Satākshi 334                                                | 359, 362, 374                             |

| *                                                    | PAGE.          |                                            | PAGE.          |
|------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------|----------------|
| Simbakarna,same as katak                             | 8-             | Skanda                                     | 302, 304       |
| hasta 15,                                            | 87, 89         | Skanda-purāna                              | 40, 41, 378    |
| Sindhudvipa 348, 3                                   |                | Skandha                                    | 195            |
| Siraschakra 31,                                      | 32, 242        | Skanda-yāmaļa                              | 857            |
| Śirastraka                                           | 27, 30         | Smith, V. A.                               | 22, 112, 241   |
| Śiśupāla .                                           | 147            |                                            | 319            |
| Sita 186, 187, 188, 189, 19                          | 91, 192,       | Söbba<br>Solomon                           | 331 f.n.       |
| 193, 1                                               | 94, 376        | Soma, 42, 76, 145, 3                       |                |
| Siva, 32, 35, 36, 37, 38, 39,                        | 40, 41,        | DOME, 12, 10, 110, 0                       | 322            |
| 42, 43, 44, 46, 47, 48,                              | 60, 61,        | Somanātha                                  | 43, 44         |
| 66, 73, 76, 77, 80, 81,                              | 82, 83,        | Somesvara                                  | 42             |
| 86, 88, 89, 90, 91, 93,                              | 95, 98,        | C 33L=                                     | 000            |
| 111, 114, 135, 137, 13<br>150, 155, 157, 166, 17     | 0, 135,        | Braoshavareza                              | 305            |
| 193, 252, 253, 254, 26                               | 2, 270,        | Srausha                                    | 305            |
| 287, 294, 304, 306, 31                               | 3, 327,        | Śri                                        | 336, 373       |
| 336, 338, 339, 340, 34                               | 1, 350,        |                                            | 248            |
| 353, 355, 369, 372, 37<br>380, 381, 382, 386, 39     | 8, 379,        | Śribhāgavata<br>Śrichakra                  | 330, 331, 332  |
| 392, 396, 3                                          |                |                                            | 153, 361, 378  |
|                                                      |                | Śrī lhara, 229, 23                         |                |
| Šiva, as Tripurāntaka, .<br>Šiva, akshamālā in the l |                |                                            | 240, 241, 247  |
|                                                      | 13             | Śri Krishna                                | 230, 232, 243  |
| Śiva, bhujanga-valaya w                              |                | Śringa                                     | 257, 258       |
| Dirai Diajanga ralaya                                | 23             | Śri Rāma                                   | 186, 189       |
| Siva, demaru in the hand o                           | f 9            | Śringa<br>Śrī Rāma<br>Śrīraṅgam<br>Srisbţi | 269            |
| Siva, mriga in the hand of                           | 11             | Srishţi                                    | 335, 398, 399  |
| Siva, earliest known image                           | of, 11         | Sritatvanidhi 165,                         | 210, 215, 286  |
| Siva, image of, in the l                             | inga at        | Śrīvaishpavas                              | 269, 390       |
| Gudimallam                                           |                | Śrivatsa, a mark on                        | the chest of   |
| Sive, use of kapala by                               | 13             | Vishpu or,Buddha                           |                |
| Siva, ushpisha of                                    | 28             |                                            | 275, 367       |
| Siva, weapons associated                             |                | Srosba                                     | 304, 305       |
|                                                      | 27             | Bruk 11, 12, 250,                          |                |
| Siva, agni as represented hand                       |                | Sruti or Vedic revels                      |                |
| 1                                                    |                | Sruva 11, 12, 145,                         | 384 , 357, 268 |
|                                                      | 32<br>336, 366 | Sthalapurāņas                              |                |
| Šivā<br>Šivadūtī<br>Šiva-purāņa                      |                | Stambhini                                  |                |
| Siva-purăna                                          | 36, 61         | Sthänakaműrti                              |                |
| Diverburaja                                          | 90, UI         | CARGINERMATAL                              | 78             |

| PAGE.                                                       | PAGE.                                               |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| Sthanu 335                                                  | Sūrya 76, 82, 83, 86, 88, 89, 90,                   |
| Sthauna-Narasimha 149,151, 154,                             | 94, 95, 139, 165, 169, 170, 173,                    |
| 155                                                         | 174, 299, 301, 303 f.n., 304,                       |
| Sthiti 398, 399                                             | 305, 306, 307, 308, 309, 310,                       |
| Subhadayaka 48, 49                                          | 313, 314, 315, 316, 317, 322,<br>328, 350, 351, 400 |
| Subhadrā 273, 376,                                          |                                                     |
| Subhagā 336                                                 | Sūrya-bimba 845                                     |
| Subrahmanya, characteristic                                 | Sürya-mandala 302, 308 f.n.                         |
| weapons of, 2                                               | Sūrya-Nārāyaņa 74                                   |
| Subrahmanya, kukkuta in the hand                            | Sűryanárköyil 300, 323                              |
| of, 11                                                      | Susaumya 48, 49                                     |
| Subramanya 11, 38, 47, 61, 62,                              | Suta-samhītā 378                                    |
| 101, 211, 270, 387, 392, 393                                | Sūtra 384                                           |
| Suchi-hasta, description of, 15                             | Svadha 250                                          |
| Sudarsana-chakra 87, 290, 291.                              | Svādhishthāna 329                                   |
| 292                                                         | Svaha 250                                           |
| Sūdras 42, 83, 238                                          | Svara 335                                           |
| Sugriva 187                                                 | Svargalöka 166 f.n.                                 |
| Sukra 121, 122, 123, 124, 162,                              | Svāyambhuva-manvantara, 354                         |
| 166, 300, 305, 321, 323                                     | Svayam-pradhana 376                                 |
| Sukrāchārya, same as Sukra 176                              | Svēta 368                                           |
| Sula 2, 7, 52, 64, 144, 253, 255,                           | Svēta-kalpa 36                                      |
| 288, 309, 310, 320, 322, 339, 342, 342, 343, 346, 357, 359, | Svētānga 335                                        |
| 261, 364, 365, 368, 369, 383,                               | Tadpatri . 99                                       |
| 386, 387, 389                                               | Takshaka 379                                        |
| Sumantu 250                                                 | Taittiriya-Āranyaka 124, 128, 331                   |
| Sumbha 333                                                  | Talayana 197                                        |
| Sundari 336                                                 | Tamas, Tāmasa-guna 90, 293, 335                     |
| Supāršva 348                                                | Tāmasa-guņatmikā 337                                |
| Suprabhēdāgama 19, 44, 306, 394,                            | Tanjore 66, 300                                     |
| 340, 341, 382                                               | Tanka 1, 7, 357                                     |
| Supratika 284, 287                                          | Tantras 132, 137, 330                               |
| Surabhi 370                                                 | Tantrasāra 77                                       |
| Śúrpakarņa 46,60                                            | Tapas 125, 395                                      |
| Sűryarűpa 398                                               |                                                     |
| Sūtra 385, 387                                              | 357                                                 |
| Suvarchasa 307, 313                                         | Taruna-Ganapati 52                                  |
| Suvarna 307, 313                                            | Tattvas 398, 400                                    |

|                          | PAGE.     | Page.                                 |
|--------------------------|-----------|---------------------------------------|
| Tatvāksharas             | 356       | Tritfyasavana 249 f. n.               |
| Tauvai                   | 395       | Trivandram 64, 66, 108, 114, 194      |
| Tējas                    | 234, 237  | Trivikramāvatāra 2, 100, 120,         |
| Tenkāśi 64.              | 209, 279  | 163, 164, 166, 167, 168, 169,         |
| Theosophical Societies   | 331 f. n. | 229, 281, 283, 284, 287, 288          |
| Theosophist              | 221       | Tulā 85 f. n.                         |
| Tilaka 59, 367,          | 372, 393  | Tuļasīdēvi 371                        |
| Tinnevelly 79, 192,      | 205, 209  | Tumburu 82, 83, 88, 89, 94, 95        |
| Tirthankaras             | 220, 221  | Tuṇḍa 145                             |
| Tirodhana                | 398       | Tushți 238                            |
| Tirukköttivűr            | 79        | Tvashţā 855                           |
| Tirupati                 | 269, 270  | Tvasbtri 309, 810                     |
| Tirupparangunram         | 391, 392  | Uchchhishta-Ganapati 53, 54, 55,      |
| Tiruvottivür             | 98        | 64, 65                                |
| Tondar-adippodi          | 390       | Udarabandha 23, 97, 98, 311, 312, 315 |
| Torana                   | 317       | Udayaniya-Ishti 249 f.n.              |
| Tortoise avatara, see al | 80        | Udgātri 145                           |
| Kürmävatära              | 123       |                                       |
| Tõtalä                   | 361       |                                       |
| Travancore               | 12, 287   | bhārata 274                           |
| Trailōkya-mōhana         | 257       | Ugra 400                              |
| Tramés                   | 291       | Ugrachandika 357                      |
| Trētāyuga                | 266       | Ugrasēna 198                          |
| Tribhanga 49, 66, 152,   |           | Umá 40, 44, 336, 360                  |
|                          | 206       | Unmatta-Uchchhishta-                  |
| Trichinopoly             | 390       | Gaņapati 58, 63                       |
| Tri-kõpa-chakra          | 291       | Upāna, layer of a plitha 20           |
| Trikūţa                  | 269       | Upasakas 259                          |
| Trilochana               | 335       | Upavita, a fashion of wearing         |
| Trilöchana-Śivāchārya    | 398       | deer-skin, 22, 111, 138, 163, 220     |
| Triplicane               | 211       |                                       |
| Tripurā                  | 361       | Uraga 291                             |
| Tripura-Bhairavi         | 366       | Urdhva-Gapapati 58,56                 |
| Triśūla 256, 287, 289,   |           | Usha 240, 307, 313, 314, 315          |
| 344, 345, 347, 365,      |           | Ushnisha 27, 28                       |
|                          | 880, 383  | Ushnisha-bhushana 28                  |
| Trisba                   | 335       | Utensils in the hands of              |
| Trishpa                  | 335       | images 11-18                          |

| PAGE.                                                               | PAGE.                                                               |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Utkutikasana 17, 19, 82, 150, 253                                   | Vāmanāvatāra 20, 123, 162, 163,                                     |
| Utpala 99, 136                                                      | 164, 166, 171, 172, 229, 232,                                       |
| Uttama, a form of image, 80, 81,                                    | 233, 234, 237, 238                                                  |
| 83, 86, 88, 89, 91, 94, 95, 96                                      | Vāmana-purāņa 47, 350                                               |
| Uttama-daśa-tāla, a                                                 | Vana-Durgā 342, 343                                                 |
| measure, 81, 164                                                    | Vanamālā 111, 236, 241, 305                                         |
| Uttara-kāmikāgama 27, 54, 338                                       | Vana-parvan of Mahābhā-                                             |
| Uttara-kāņāa of Rāmāyaņa 188                                        | rata 124, 274                                                       |
| Vāchaspatya-kōśa, 87, 346, 384                                      | Varada-hasta 14, 57, 58, 65, 80, 81,                                |
| Vāchikā, same as Vasikā, 387                                        | 87, 99, 101, 104, 114, 127, 128, 152, 165, 179, 202, 203, 211, 212, |
| Vāhana 290, 380, 383, 384, 385,                                     | 219, 257, 258, 319, 320, 321,                                       |
| 386, 387, 388, 393, 394                                             | 322, 338, 339, 342, 344, 355.                                       |
| Vahni, same as Agni 293                                             | 358, 359, 360, 361, 366, 367,                                       |
| Vaijayanti, description of, 25, 26                                  | 368, 370, 371, 372, 383, 384,                                       |
| Vaikhānasāgama 77, 78, 132, 152,                                    | 385, 386, 387, 389                                                  |
| 164, 167, 170, 192, 201, 203,                                       | Varadarāja 266, 267, 268                                            |
| 204, 211, 215, 223, 239, 241,<br>247, 248, 287                      | Varadarājapperumāļ temple                                           |
| Vaikuntha 137, 200, 256, 257                                        | 107, 269                                                            |
|                                                                     | Varábávatára 20, 23, 128, 132, 138, 134, 135, 137, 138, 139,        |
| Vaikunthanatha 256, 258                                             | 140 141 140 140 144 050                                             |
| Vaikunthapperumāļ temple of, 79                                     | 257, 379, 380                                                       |
| Vaisampāyana 250                                                    | Varāha-purāna 39, 168, 295, 348.                                    |
| Vaishņavāgamas 294                                                  | 355, 381, 382                                                       |
| Vaishnavi 348, 354, 380, 381, 383                                   | Varaha-Vishnu. colour of the                                        |
| Vaiáya 238                                                          | image of, 133, 135, 136, 238                                        |
|                                                                     | Varabi 3, 380, 381, 383, 388                                        |
| Vaivasvata-manu 125<br>Vaivasvata-manvantara 334, 354               | Varața 238                                                          |
|                                                                     | Varoba 302                                                          |
| Vajra 2, 8, 56, 111, 257, 258, 287<br>288, 292, 346, 357, 358, 361, | Varna 165, 182, 309, 310, 350,                                      |
| 362, 364, 370, 385                                                  | 354                                                                 |
| Vāk 835                                                             | Vāruņi-Ohāmuņdā, Varuņi. 364                                        |
| Vālakhilyas 284                                                     | Vasanta 277, 279                                                    |
| Valaya 59                                                           | Vasava 77                                                           |
| Valkalā 219                                                         | Vashatkāra 130                                                      |
| Valmiki 187, 188, 255                                               | Vasini deities 931                                                  |
| Vāmā 362, 398, 399                                                  | Vāsishţa 125, 128                                                   |
| Vāmadēva 399                                                        | Vāsudēva 77, 108, 130, 195, 196,                                    |
| Vámáchára 101                                                       | 200, 230, 232, 233, 235, 226,<br>237, 238, 239, 241, 242, 339       |
| , amangang 101                                                      | 201, 200, 200, 231, 212, 000                                        |

|                                                                             | Page.      | PAGE.                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Vāsuki 308. f.n.                                                            | 369, 879   | Vijayā 37, 102, 147, 361, 368                                                 |
| Vața                                                                        | 215, 389   | Vijayanagara 179                                                              |
| Vațapatrasayin                                                              | 215, 264   | Vimalasana, description of, 19, 20                                            |
| Vatsasura                                                                   | 205        | Vina 9, 54, 138, 139, 153, 175,                                               |
| Vāyu 76, 77, 165,                                                           | 290, 350   | 241, 335, 353, 367, 368, 372,<br>377, 378                                     |
| Vāyu purāņa                                                                 | 144, 147   | Vinatā 283, 284                                                               |
| Vayu-tattva                                                                 | 399        | Vināyaka 41, 44, 47, 50, 306, 389                                             |
|                                                                             | 398        | Vindbya 333, 351, 354                                                         |
|                                                                             | 335        | Vindhyavāsi-Durga 342, 344                                                    |
|                                                                             | 145        | Viprachitta 333                                                               |
|                                                                             | 78         | Viprachitti 345                                                               |
| Vedas 42, 45, 74, 75,                                                       |            | Vira, a variety of the image of                                               |
| 129, 131, 144, 148, 2<br>222, 248, 249 f.n., 2                              |            | Vishņu, 79                                                                    |
| 222, 210, 213 1.0., 2                                                       | 299, 301   | Virabhadra 9, 379, 388, 389                                                   |
| Vědavyása                                                                   | 123        | Vîrarājēndradēva 98<br>Vīrāsana 18. 90, 367                                   |
| Vědi                                                                        | 145        | Virasanamūrti 89, 108, 109                                                    |
| Vědikásana                                                                  | 90         | Virasayanamûrti 94, 95                                                        |
| Vēdavyāsa<br>Vēdi<br>Vēdikāsana<br>Vēngadam                                 | 270        | Virasthānakamūrti 83                                                          |
| Venkatěša 269,                                                              | 270, 371   | Virātarūpa 174                                                                |
| Vēņu                                                                        | 9          |                                                                               |
| Vēņu-Gopala 207, 208,                                                       | 209, 210   | Virōchana 161                                                                 |
| Venus                                                                       | 318        | Virōchana 161<br>Virya 234, 237                                               |
| Vētala                                                                      | 52         | Višālākshī 323                                                                |
| Vētrāsura                                                                   | 355, 356   | Vishnu 2, 3, 4, 9, 15, 25, 32, 38,                                            |
| Vētravati                                                                   | 355        |                                                                               |
| Vibbakta                                                                    | 362        | 161, 162, 163, 252, 253, 254, 273, 283, 284, 287, 289, 290,                   |
| Venus<br>Vētals<br>Vētrāsura<br>Vētravati<br>Vibhakta<br>Vibhavasu<br>Vidhi | 284, 287   | 273, 283, 284, 287, 289, 290, 291, 294, 309, 310, 320, 327,                   |
|                                                                             | 294, 336   | 336, 337, 338, 341, 348, 350,                                                 |
| Vidyā 293, 335                                                              | 366, 382   | <b>352</b> , <b>355</b> , <b>367</b> , <b>372</b> , <b>373</b> , <b>374</b> , |
| Vidyādhara 82, 83                                                           | 3, 88, 241 | 375, 378, 379, 380, 382, 383,                                                 |
| Vighnarāja 4                                                                | 1, 48, 49  | 384, 385, 390, 396, 397<br>Viehnushhaktas 398                                 |
| •                                                                           | 52         | LIBRAG DOMESTIC                                                               |
| Vighnēśvara 35, 36, 38, 3                                                   |            | Vishnudharmöttara 134, 135, 153, 167, 186, 191, 204, 219, 223,                |
| 46, 47, 48, 49, 8                                                           |            | 241, 250, 251, 255, 260, 275,                                                 |
| Vighněávara, Bhakti                                                         |            | 278, 289, 290, 320, 321, 346,                                                 |
| Vighnesvara-pratishtha-                                                     |            | 373, 376, 377, 383, 385, 386,                                                 |
| Vighnéévari                                                                 | 55         | 387, 388, 395                                                                 |

|                     | PAGE.          |                         | PAGE                          |
|---------------------|----------------|-------------------------|-------------------------------|
| Vishnu-purana 26, 1 | 24, 129, 131,  | Yajñésa                 | 248, 249, 250                 |
| 149, 182, 185, 19   | 5, 217, 222,   | Yajñopavita, found      | only in later                 |
|                     | 293            | images, 22, 23, 5       |                               |
| Vishņurahasya       | 26             | 103, 106, 109, 1        |                               |
| Vishpurata          | 124            | 306, 319,               | 376, <b>377</b> , <b>3</b> 85 |
| Vishnu-sahasra-nāmo |                | Yajurveda               | 73, 249 f.n.                  |
| Vishnuvarddhana     | 66, 243        | Yajus                   | 123, 184, 217                 |
| Visbnuyaśas         | 222            |                         | 2, 83, 88, 862                |
| Vishvaksēna         | 91             | Yama 198, 302, 303,     | 306, 309, 350,                |
| Vismaya-hasta 14    |                | Yami                    | 381                           |
| Viśuddbi            | 329            | Yamuna                  | 197, 212, 272                 |
| Viévakarman         | 275, 350       | Yanaka-Narasimha        |                               |
| Višvakarma-šāstra 🤉 |                | Vantrag 330             |                               |
|                     | 322, 375       | Yaska<br>Yasoda<br>Yati | 45. 76                        |
| Viśvamitra          | 184            | Vaioda                  | 196, 197, 216                 |
| Visvanāthasvāmin, t |                | Yati                    | 238.                          |
| 1711                | 209, 279       |                         | 103, 292, 367                 |
| Viśvarúpa           |                | Yoga-mudrās 17, 86      |                               |
| Višvēšvara          |                |                         | 257, 258, 323                 |
| Vițhala, same as    | 272, 273       | Yōganidrā               | 362                           |
| Vivasvān            | 309, 310       | Yoga-Narasimha          | 155, 291                      |
| Vrika               | 289            | Yōga-paṭṭa 150,         | 253, <b>259, 367</b>          |
| Vrisha              | 266            | Yogasana 19, 20, 8      |                               |
| Vyājini             | 82, 89, 107    | •                       | 103, 221, 254                 |
| Vyakhyána-mudrá, s  |                | Yoga sastras            | 328, 329                      |
| mudrá 14,           |                | Yōgaśayanaműrti         | 90, 91, 110,<br>114, 269      |
| Vyása               | 45, 250        | Yogasthanamurti         |                               |
| Vyavasāya           | 266            | Võntávere               | 86, 102                       |
| Yadava              | 195, 198, 200  |                         | , 365, 380, 381               |
| Yajamána            | 400            | Yōgin 87                |                               |
| Yajna               | 249 f. n.      | Yōianas                 | 126                           |
| Yajñaműrti          | 248, 250 f. n. | Yūpastambha             | 144                           |
| Yajña-Nárayana      | 75             | Zarathustra             | 301                           |
| Yajna-purusha       | 162            |                         | 301                           |
| Yajnavaraha         | 132, 135       |                         |                               |

## INDEX TO APPENDIX B.

|                       | P    | GE.  |                        |       | PAGE.  |
|-----------------------|------|------|------------------------|-------|--------|
| Abanindranath Tagore  |      | 8    | Atyashti               |       | . 4    |
| Abjajānana            |      | 3    | Āvriti                 |       | . 5    |
| Adhama-dasa-tala      |      | 6    | Ayama                  |       | . 5    |
| Adhama-mānāngula      |      | 1    | Ãyata                  |       | . 5    |
| Adityas               | •••  | 6    | Ayurêkha               |       | . 17   |
| Āgamas                |      | 6    | Babala                 |       | . 5    |
| Agni                  |      | 3    | Bahu-paryanta-sūtra    |       | 29, 30 |
| Akriti                | •••  | 4    | Bhrigu                 |       | . 6    |
| Akshi                 |      | 3    | Bhrū-sūtra             |       | 8, 23  |
| Akshi-sütra           | 9    | , 18 | Bhuja                  |       | . 31   |
| Ambhōnidhi            |      | 3    | Bhūmidēvī              |       | . 6    |
| Amsumadbhedagama      | 9 to | 28   | Bhūta                  |       | . 3    |
| Anga                  |      | 3 '  | Bhūtas                 | •••   | . 7    |
| Anga-paráva-madbya-sű | tra  |      | Brahma                 |       |        |
|                       | 30   | , 31 | Brahmana               | • • • | -      |
| Angula                |      | 2    | Brahma-rekha           |       |        |
| Antara                | •••  | 5    | Bribati                |       |        |
| Antarbhujavadhi-sütra |      | 32   | Chakra                 |       | 17, 28 |
| Anushtup              | •••  | 3    | Chandesa               | •••   |        |
| Apsarasas             | •••  | 7    | Chandra                | • • • |        |
| Arka                  | •••  | 4    | Cháranas               | •••   |        |
| Ārya                  |      | 7    | Chatustala             | •••   |        |
| Ashța-murtis of Siva  | • •  | 7    | Chūobuka               | • •   |        |
| Asbța-tala            | •••  | 7.8  | Daityēśa               | ••    |        |
| Ashti                 | •••  | 4    | Danda                  |       | . 2    |
| Astra-mūrtis          | •••  | 7 !  | Dehangula, same as the | Dě    |        |
| Asuras                | •••  | 7    | labdha-angula          |       | . 226  |
| Aśvini                | •••  | 3,6  | Dhanurgraha            | • •   |        |
| Atidbriti             | •••  | 4    | Dhanurmushți           | ••    |        |
| Atijagati             | •••  | 4    | Dhatus                 | ••    |        |
| Atikriti              | •••  | 4    | Dhriti                 | ••    |        |
| Atišakvari            | •••  | 4,   | Dik                    | •••   |        |

|                        | Pa      | GE,  |                       | PAGE.                |  |
|------------------------|---------|------|-----------------------|----------------------|--|
| Dirgha                 |         | 5    | Karna-bandha          | 28                   |  |
| Drigantari-sūtra       |         | 31   | Kāranāgama            | 7,9 to 28            |  |
| Durga                  |         | 7    | Karņa-kēśa            | 18                   |  |
| Dyipa                  |         | 3    | Karna-paryanta-sūtra  | 29                   |  |
| Dvitala                | •••     | 7    | Karna-věša            | 23                   |  |
| Ēka-tāla               |         | 7    | Kesantat-bhruvor-madh | vam 48               |  |
| Ganas                  |         | 3    | Kinnaras              | 7                    |  |
| Gandharvas             |         | 7 '  | Kirita                | 29                   |  |
| Garuda                 |         | 6 :  | Kishku                | 2                    |  |
| Gāyatri                |         | 3    | Krikāți               | 25                   |  |
| Ghana                  | •••     | 5 !  | Kritāni               | 25                   |  |
| Gōji                   |         | 20   | Kṛiti                 | 4                    |  |
| Gōkarna                |         | 6 -  | Krittikā              | 3                    |  |
| Gōļaka                 |         | 3    | Kriyā                 | 4                    |  |
| Grahas                 | • • •   | 3, 7 | Kshētrapālakas        | 7                    |  |
| Guha, same as Subrahn  | nanya   | 7    | Kubera                | 7                    |  |
| Guna                   | •••     | 3    | Kubjas                | 7                    |  |
| Guru                   |         | 7    | Kumārānana            | 3                    |  |
| Hanu-chakra            | • • •   | 22   | Kuśa                  | 17                   |  |
| Hikka-sütra 9, 10,     | 11, 27  | , 30 | Küshmändas            | 7                    |  |
| Indu                   |         | 3    | Lambamāna             | 4,5                  |  |
| Indu-kalā              |         | 4    | Lambana               | 5                    |  |
| Indra                  |         | 6    | Lamba-phalakā         | 29, 31               |  |
| Indriya                |         | 3    | Liksha                | 1                    |  |
| Ishu                   | •••     | 3    | Lokapālakas           | 3, 6                 |  |
| Jagati                 |         | 4    | Lokas                 | 3                    |  |
| Jāti                   |         | 3    | Madhya                | 3, 11                |  |
| Jyeshtha               |         | 6    |                       | 6                    |  |
| Jy <b>ōtirma</b> ṇdala |         | 19   | Madhyama-mānāngula    |                      |  |
| Kabandha               |         | 7    |                       | , 28, 2 <b>9,</b> 30 |  |
| Kaksha-paryanta-sütra  | 2       | 0,31 | Māna                  | 4, 5, 9              |  |
| Kāla                   |         | 3    | Mandalāt-agra-kēšānte | ım 17                |  |
| Kala                   |         | 3    | Mandalat-karna-kesan  | tam 18               |  |
| <b>Kāmikāgam</b> a     | • • • • | 9,10 | Mandalat-prishtba-kës | antam 18             |  |
| Kaninika               |         | 19   | Manu                  | 4                    |  |
| Kauśika                |         | 3    | Mårga                 | 5                    |  |
| Karna, (or Karana),    | •••     | 3    | Markandēya            | 6                    |  |

|                     | PAG        | E.   | Ĭ,                        | P     | GE.   |
|---------------------|------------|------|---------------------------|-------|-------|
| Marud-ganas         |            | 7    | Patala                    |       | 8     |
| Matrangula          |            | 2    | Piñobhali, same as tragus |       | 24    |
| Miti                |            | 5    | Pippali                   | •••   | 24    |
| Mõksha              |            | 3    | Pitha                     | •••   | 30    |
| Mukha               |            | 4    | Pradesa                   |       | 5, 6  |
| Munis               |            | 3    | Prajapatya                |       | 2     |
| Műrti               |            | 3    | Prakriti                  |       | 4     |
| Nabhi-sütra         |            | 25 ¦ | Pramaņa                   |       | 4, 5  |
| Nadi                |            | 3    | Pratishțhā                | • • • | 3     |
| Nagas               |            | 3    | Praturbhava               |       | 3     |
| Naha                |            | 5    | Pravesa                   |       | 5     |
| Nakshatras          | •••        | 4    | Prētas                    |       | 7     |
| Nála                | 23,        | 24   | Prithvi                   |       | 3     |
| Nandas              |            | 3    | Rakshasa                  |       | 7     |
| Nasa-puta, same as  | Nasika-pu  | ta,  | Ráma                      |       | 3     |
|                     | 19,        | 20   | Randhras                  |       | 3     |
| Nasa-puța-sūtra,    | 8, 20,     | 29   | Rasa                      |       | 3     |
|                     | uta-paryan | ta-  | Rási                      |       | 4     |
|                     | satra      |      | Ratharénu                 |       | 1     |
| Nata                |            | 5    | Rina                      |       | 3     |
| Nava-tala           |            | 7    | Rishis                    |       | 7     |
| Nětra-paryanta-sütr | а          | 29   | Ritu                      |       | 3     |
| Netra-sutra, same s | s akshi-sü | itra | Rohini                    |       | 3     |
|                     | 23,        | 24   | Rômagra                   |       | 1     |
| Nirgama             | • • •      | 5    | Rudras                    |       | 3, 6  |
| Nirgati             | •••        | 5    | Rudráksha                 |       | 3     |
| Nishkrama           | •••        | 5    | Ó-1                       |       | 4     |
| Nishkriti           | •••        | 5    | Samaya                    | •••   | 3     |
| Nivra               | •••        | 5    | Samskriti                 | •••   | 4     |
| Padma               |            | 17   | Sankha                    |       | 7, 28 |
| Paksha              | •••        | 3    | Sapta-tala                |       | •     |
| Pali                | •••        | 21   | Sardha-sapta-tala         |       | 6     |
| Pañcha-tála         |            | 7    | Sa-tryangula-nava-tala    |       | 7     |
| Pankti              | ••         | 3    | Sēsha                     |       | 7     |
| Paramanu            |            | 1    |                           |       | 7     |
| Parimana            | -          | , 17 | Shat-tala<br>Siddhas      |       | 7     |
| Parinaha            | •••        | 5    |                           |       | 29    |
| Parshni-hasta       |            | 16   | , Singemeni               |       | 40    |

|                        | PAGE.   |                         | PAGE.           |
|------------------------|---------|-------------------------|-----------------|
| Silparatna             | 9 to 28 | Utsēdha                 | 5               |
| Sirah-prishthavasana s | ūtra 31 | Uttama-dasa-tala        | 1,6             |
| Śiromadhya-mandala     | 17      | Uttama-manangula        | 1               |
| Siva                   | . 6     | Uttama-nava-tala        | 7               |
| Smriti                 | 4       | Vaikhān <b>as</b> āgama | 9 to <b>2</b> 8 |
| Śrīdevi                | 6       | Vaktra bahya-sütra      | 30, 31          |
| Śrōņi                  | 26, 30  | Vamanas                 | 7               |
| Śronidēśa              | 11, 26  | Vardhana                | 21              |
| Stana-Sútra            | 26      | Varga                   | 3               |
| Sthānāka-mūrti         | 29      | Varna                   | 3               |
| Striti                 | 5       | Vasus                   | 3, 6            |
| Śūla                   | 3, 17   | Vēdas                   | 3               |
| Supratishtha           | 3       | Vētalas                 | . 7             |
| Surva                  | 6       | Vidvarekna              | 17              |
| Sütra                  | 3, 5    | Vidyesa                 | 7               |
| Tála.                  | 4, 5, 6 | Vichnasvara             | 7               |
| Tara                   | 5       | Vibaga                  | 3               |
| Tithi                  | 4       | Vilreiti                | 4               |
| Trishtup               | . 3     | Viśala                  | 5               |
| Tritala                | 7       | Vishkambha              | 5               |
| Tunga                  |         | Vishava                 | 3               |
| Turiya                 | 3       | Viehnu                  | 6               |
| Turya                  | 3       |                         | 3               |
| Uchcha                 | 5       | Visritam                | 5               |
| Udaya                  | 5<br>5  | Visriti                 | 5               |
| Udgama                 |         | Vistara<br>Vistara      | 5               |
| Ukta                   | 3       | Vitasti                 | 4, 5, 6         |
| Uma                    |         | Vivara                  | 5               |
| Unmana                 | 4, 5    |                         | 5               |
| Unmita                 | 5       | Vyāsa                   | 5               |
| Unnata                 | . 4     |                         | 7               |
| Upamāna                | 55,     |                         | 7               |
| Uraga                  | 3       |                         | 4               |
| Uragesa                | 7       |                         | 7 1             |
| Ushnik                 | 3       |                         | 3               |
| Ushņisha               | 9, 18   |                         | 3               |
| Utchchhraya            |         | Yugma<br>Yüka           | 1               |
| Utkriti                | 4       | IUKS                    | •               |

#### CONTENTS OF THE SECOND VOLUME.

#### I.-LINGA:

Sarva-sama-linga, Ādhya-linga, Anādhya-linga, Surēdhya-linga, Bāna-linga. sahaera-linga, mukha-linga, etc.

#### II.—ŚIVA:

Sukhāsanamūrti, Kēvalamūrti, Umāsahitamūrti, Ālinganaműrti, Chandrasökharaműrti, Somaskandaműrti. Chandeśanugrahamurti, Nandiśanugrahamurti, Vishnvānugrahamūrti, Nrittamūrti (eight varieties). Gangadharaműrti, Tripurantakaműrti (eight varieties). Gajahāmūrti, Kankālamūrti and Bhikshātanamūrti, Dakshināmūrti (Vyākhyāna-D, Vinādhara-D, Jñāna-D. Yoga-D), Kälähamurti, Lingodbhavamurti, Vrishavanaműrti. Kalyanasundarésvaraműrti. Kamantakaműrti, Ardhanárisvaraműrti, Haryardhaműrti, Mahēśamūrti. Sarabhēsamūrti. Pasupataműrti. Raudra Pāśupatamūrti, Sadāśivamūrti, Kālāgnirudra, Rudra, Umāmahēśvara, Bhairava, Īśāna and others, Vidyēsvaras (eight in number), the eight murtis of Siva, Virupāksha, Rēvata, Hara, Bahurupa, Tryambaka, Surēšvara, Javanta and Aparājita.

#### III.—SUBRAHMANYA:

#### IV .- THE DIK-PALAS

#### V.-MISCELLANEOUS,

Chandēšvara, Āvaraņadēvatās belonging to the temple of Siva: Āyudhas; Bhaktas; Dvārapālas; Nandi, Nāgadēvas; Sādhyas; Marud-gaņa; Apsarasas; Asuras, Pišāchas; Vētāļas; Aśvinidēvatās; Ārya; Kshētrapāla; the eight Vasus; the seven Rishis; Kaušika, Bhrigu; the Pitris; etc.